



GAEKWAD'S  
ORIENTAL SERIES

No. CXII

**GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES**

Published under the Authority of the  
Maharaja Sayajirao University of Baroda

**GENERAL EDITOR:**

**B. BHATTACHARYYA, M.A., Ph.D.**

---

**No. CXII**

**भट्टश्रीलक्ष्मीधरविरचिते**

**कृत्यकल्पतरौ**

**दशमो भागः**

**॥ शुद्धिकाण्डम् ॥**

# KṚTYAKALPATARU

OF

## BHATTA LAKSMIDHARA

### Vol. X. S'UDDHIKĀNDĀ

*Edited by*

K. V. RANGASWAMI AIYANGAR

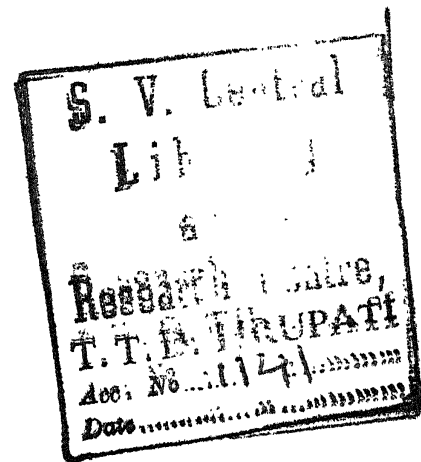
Baroda

Oriental Institute

1950

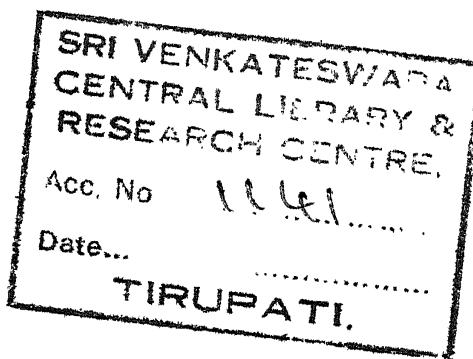
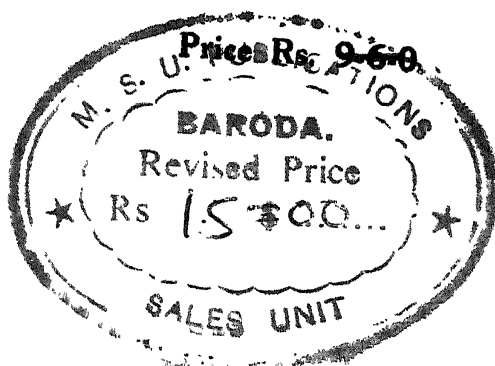
PLACED ON THE SHELF

Date ..... 28-9-45 .....



Printed by C. Subbarayudu, at the Vasanta Press, Adyar, Madras,  
pp. i-xx, 1-42 and by H. Sesha Aiyangar pp. 1-220,  
at the Srivatsa Press, Royapettah, Madras, and  
Published on behalf of the Maharaja  
Sayajirao University of Baroda by  
Benoytosh Bhattacharyya at the  
Oriental Institute, Baroda.

Q 2:4  
15 550



## PREFACE

PURITY of body and mind are regarded by all religions as an essential pre-requisite for the performance of religious rites or ceremonies. The idea is extended to the place where the rite or ceremony is to be performed and also to the vessels or ingredients to be used therein. Impurity (*as'uddhi*) disqualifying a person or place or article from a rite is not merely physical uncleanness but is generally held to involve an unseen (*adrs'ya*) element. Christians for instance insist on burial of their dead on "consecrated ground"; the priest who performs the rite of Sacrament has to purify himself and should not approach the Eucharist in an inebriated state or in an unclean condition; and the place of worship where Christian marriages are also celebrated must have undergone consecration and remain unpolluted. Certain causes of personal impurity, as the monthly flow in adult women or the effects of child-birth for some days, are viewed with horror by primitive peoples all the world over. Insistence on meticulous observance of external rites alone, while overlooking the spirit in which they are done, has led to condemnation as pharisáical.

It is natural that Dharmasāstra should develop the ideas inherent in purity, impurity and its removal (if possible) by purification. Purity (*suddhi*) being a *sine qua non* for dhārmic acts or rites, its elaborate consideration is necessary in *smṛti* and *nibandha*. Almost all important digests of Dharma devote a special section to this abstruse topic. A digest is incomplete without such a section. *Kṛtyakalpataru* as the only extant *nibandha*,

which aims at a complete survey and exposition of Dharma, has devoted a special section to *Suddhi*. It forms the tenth book of the Digest and logically follows the exposition of the ordinary daily duties and observances (*nitya*) and the special or periodical duties springing from occasion, purpose or function (*naimittika*) in the nine preceding *kandas*. The section on *Rajadharma* follows it, as in the sāstraic view the normal work of government will not be invalidated by *asuddhi* springing from birth or death in the families of the King or royal servants or the royal *Purohita*. The section on Law and Procedure (*Vyavahāra*) follows that on *Rajadharma*; for, the adjudication of disputes and punishment of offences is the King's duty. Family ties are reflected in liability to a share in impurity, springing from death or birth in the family circle, and the duration of the impurity and its intensity are held to depend on the nature of relationship. Relations are under an obligation to offer funeral oblations of balls of rice (*pinda*) to a dead person and ancestors. The duty thus is an indication or reflection of kinship and family unity, just as the impurity descending on subjects on the death of their King is a reflection of the tie between ruler and ruled. *Sapindya* (relationship determined by the degree of obligation to offer funeral cakes) is important also for determining the degrees of relationship within which marriage is permissible. In *Grhasthakanda* Lakṣmīdhara deals briefly with *sapinda* relationship in the section on the eligibility of persons for marital union. As the *pinda* and libation are important elements in funeral rites, in the section on *Suddhi* in the Digest the rites following death and the disposal of the dead are included (parvas 16 to 21). The arrangement of topics in the Digest is logical. It is not so in most *nibandhas*.

The rites to the dead and the degrees of impurity (*asuddhi*) are founded on and linked to fundamental philosophical beliefs like Karma, reincarnation (*samsāra*)

and *Mukti* (salvation). Male progeny is desired to ensure the offering of *pinda* and water to dead ancestors and ensure their postmortuary peace in the realms to which their Karma has wafted them. The duty to make these offerings and do the *sraddhas* is inescapable, and one on whom the duty lies and fails to discharge it commits a grave sin and also earns misfortune and social opprobrium. The duty descends on male offspring, and a married girl passes into a different family and *gotra* and loses both the liability to discharge this duty and along with it a corresponding claim to a share in inheritance. As I have pointed out in the Preface to *Sraddhakānda* (G. O. S. No. CX, pp. vi-viii) incorrect and imperfect notions of Sraddha, *pinda* and *gotra* underlie many loose ideas in the advocates for the reform of the Hindu Law of Inheritance and Marriage. A woman is in Dharmasāstra (as in Roman Law) the *terminus* of the family. The study of *Suddhi* and *Sraddha* must precede, as it does in the *Kṛtyakalpataru*, the correct perception of *Dayakrama* or mode of devolution of property.

The study of the rules of *suddhi* and *asuddhi*, purity and pollution or impurity, in Dharmasāstra is also necessary to correct prevalent misconceptions of the nature, origin and purpose of the rules of untouchability (*asprśyatva*), which have been regarded by foreigners (and modern reformers and advocates of 'democratic' equality) as blots in the Indian social system. The view that they originated in the selfish desire of the first *varṇa* to maintain and perpetuate its supremacy in society is untenable though now general. As observed by Mahāmahopādhyāya Dr. P. V. Kane (*History of Dharmasāstra*, II, p. 170) the rules "were not inspired by any hardness of heart or any racial or caste pride as is often said, but they were due to psychological and religious reasons and (in the case of segregation) the requirements of hygiene." After the daily *Vaisvadeva* the

which aims at a complete survey and exposition of Dharma, has devoted a special section to *Suddhi*. It forms the tenth book of the Digest and logically follows the exposition of the ordinary daily duties and observances (*nitya*) and the special or periodical duties springing from occasion, purpose or function (*naimittika*) in the nine preceding *kandas*. The section on *Rājadharmā* follows it, as in the sāstraic view the normal work of government will not be invalidated by *asuddhi* springing from birth or death in the families of the King or royal servants or the royal *Purohita*. The section on Law and Procedure (*Vyavahāra*) follows that on *Rājadharmā*; for, the adjudication of disputes and punishment of offences is the King's duty. Family ties are reflected in liability to a share in impurity, springing from death or birth in the family circle, and the duration of the impurity and its intensity are held to depend on the nature of relationship. Relations are under an obligation to offer funeral oblations of balls of rice (*pinda*) to a dead person and ancestors. The duty thus is an indication or reflection of kinship and family unity, just as the impurity descending on subjects on the death of their King is a reflection of the tie between ruler and ruled. *Sapindya* (relationship determined by the degree of obligation to offer funeral cakes) is important also for determining the degrees of relationship within which marriage is permissible. In *Grasthakanda* Lakṣmīdhara deals briefly with *sapinda* relationship in the section on the eligibility of persons for marital union. As the *pinda* and libation are important elements in funeral rites, in the section on *Suddhi* in the Digest the rites following death and the disposal of the dead are included (parvas 16 to 21). The arrangement of topics in the Digest is logical. It is not so in most *nibandhas*.

The rites to the dead and the degrees of impurity (*asuddhi*) are founded on and linked to fundamental philosophical beliefs like Karma, reincarnation (*samsāra*)

and *Mukti* (salvation). Male progeny is desired to ensure the offering of *pinda* and water to dead ancestors and ensure their postmortuary peace in the realms to which their Karma has wafted them. The duty to make these offerings and do the *sraddhas* is inescapable, and one on whom the duty lies and fails to discharge it commits a grave sin and also earns misfortune and social opprobrium. The duty descends on male offspring, and a married girl passes into a different family and *gotra* and loses both the liability to discharge this duty and along with it a corresponding claim to a share in inheritance. As I have pointed out in the Preface to *Sraddhakānda* (G. O. S. No. CX, pp. vi-viii) incorrect and imperfect notions of *Sraddha*, *pinda* and *gotra* underlie many loose ideas in the advocates for the reform of the Hindu Law of Inheritance and Marriage. A woman is in Dharmasāstra (as in Roman Law) the *terminus* of the family. The study of *Suddhi* and *Sraddha* must precede, as it does in the *Kṛtyakalpataru*, the correct perception of *Dāyakrama* or mode of devolution of property.

The study of the rules of *suddhi* and *asuddhi*, purity and pollution or impurity, in Dharmasāstra is also necessary to correct prevalent misconceptions of the nature, origin and purpose of the rules of untouchability (*asprṣyatva*), which have been regarded by foreigners (and modern reformers and advocates of 'democratic' equality) as blots in the Indian social system. The view that they originated in the selfish desire of the first *varṇa* to maintain and perpetuate its supremacy in society is untenable though now general. As observed by Mahāmahopādhyāya Dr. P. V. Kane (*History of Dharmasāstra*, II, p. 170) the rules "were not inspired by any hardness of heart or any racial or caste pride as is often said, but they were due to psychological and religious reasons and (in the case of segregation) the requirements of hygiene." After the daily *Vaisvadeva* the

Brāhmaṇa is enjoined to give away the offerings of food to *cāndālas*, crows and dogs. Untouchability, because impurity (*asuddhi*) is communicated by touch (*sparsa*), is not a feature of only the so-called depressed class. As will be seen from the *Suddhikāṇḍa* on certain occasions (in monthly illness or childbirth, for instance) a man's wife is to him untouchable. His acolyte son is untouchable to him during meals. In *Srāddhas* the invited and honoured guests (*bhoktarah*) cannot touch each other without conveying impurity that will disqualify them for the continuance of the rite. The touch of the temple priest, who lives on his earnings as such (*devadravyopajīvi*, or *devalaka*), of the village priest (*grāma-yājaka*) and of the seller of the soma plant (*somavikrayī*) convey impurity even though they are of the first *varṇa*, which can be removed only by a bath with clothes on (*sacelasnāna*) and the repetition of the *gāyatrī* (inf. p. 129).

Death and birth are in the Dharmic view only inevitable incidents in the career of the soul (*ātman*) during its tireless and almost endless wandering in Time passing from birth to birth. The soul released by death from its mortal and perishable frame drifts through the impact of its Karma first to the worlds that are appropriate to its action (*karma*) in its last "life" and then to re-birth in forms that are destined for it according to its Karma. When a father loses a son or a son loses his father or a husband his beloved wife recognition of this inexorable law must overcome the natural ebullition of grief. Life is like a bubble in the river (*jalabudbudasannibhā*, p. 91), and weak like the stem of the plantain tree (*kadalishthambha*). Destruction ultimately is the destined end of the earth, the sea and even the gods. How then can the world of mortals which is transitory like foam not go to destruction, asks Yājñavalkya (III, 10). The tie between parent and child, or husband and wife is snapped by death and the release of the *ātman* from

its temporary home in the body. The ideas are almost instinctively recognized by those brought up in the traditions of Dharma. This is why the funeral is followed by allocutions to the mourners on the nature of "life" and relationship and the illogicality and infructuousness of mourning and sorrow (*parva* 19).

The necessity for stressing this aspect arises from the oft-asked question in regard to a *candala*'s children and descendants being made to undergo the disabilities that he has been placed under by becoming a *candala* by his own offence. Why should the sins of the parents be expiated by the children? If the fathers have eaten sour grapes should the teeth of the children be set on edge? The gravamen of *candala* indignity and suffering are held to be its being shared by his children and grand children, *i.e.* in its being hereditary. The answer is that no one according to Dharma, suffers for the sins or offences of another but every one 'bears his own cross' so to speak, *i.e.* must suffer for his own bad action (*duskarma*). This is clearly stated in *Chāndogyopaniṣad* (V, x, 7): Birth in any *varṇa* or group or form is the result of one, one's own past *karma*, and "those whose actions are reprehensible acquire rebirth in a low condition *i.e.*, as a pig, or a dog or a *candala*." A person acquires a better position or form in his rebirth if he has acted in conformity with moral laws and with the discipline imposed on him by his status in this life. Punishment is a form of expiation for offences. The criminal who evades the human judge or policeman cannot escape his Karma. The cosmic law is inexorable.

The *candala* and later on those who are aligned with him through their sin or misconduct, is the only person who is hereditarily untouchable. This raises the question as to who the *candala* is. The standard definition is that the offspring of the union of a Sūdra male and Brāhmaṇa female is a *candala*, like both the parents who have

descended to the level. The union is the extreme form of *pratiloma* union. To brand any one as a *candala* or to class him as one is to emphasize the reprobation of the sin or crime. Those guilty of the five capital sins (*pañca-mahāpātakāḥ*) are sometimes classed with *candālas*. In regard to *pratiloma* unions, except those of Sūdra males with Brāhmaṇa women, Medhātithi (X, 13) regards the offspring as Sūdras and not untouchables like *candālas*. The children of parents of the same *gotra* and of an unmarried woman are classed as *candālas* by *Veda-Vyāsa-smṛti* (Kane, *op. cit.*, II, 81). An ascetic who has relapsed to family status is also classed as a *candala*. These statements should be regarded as merely emphasizing disapproval and not as proper definitions.

Birth and death being equated in regard to their normality, both cause pollution (*as'auca*). The impurity is invisible and is described as jumping on a person. The woman after child-birth is untouchable for ten days ordinarily. It is also the case with the nearest kin of a dead person on the agnatic side. Cremation and the performance of the last rites to the dead are so important that they are both individual and social obligations. Till a corpse is cremated the neighbours, though not related to the dead person, are under impurity and must get rid of it by a bath after the cremation. The corpse and the place at which it is cremated or burnt and trees or other things on the site are deemed as communicating impurity (*as'auca*) by contact. Nevertheless the social obligation side is stressed by the dictum that he who carries to the cremation ground the corpse of a kinless person acquires the merit (*pūnya*) equal to that accruing from the performance of a Vedic sacrifice (p. 58 *inf.*).

In the more ancient *smṛtis* the period of impurity in which one is untouchable is held to diminish with his learning, austerity and virtue. These passages are cited *in extenso* in the text. It may also be noted that the

duration of impurity varies with the *varṇa* of the person affected, being lowest for the first *varṇa* (ten days for death impurity) and longest for the Sūdra (thirty days). Similar rules exist in regard to the segregation after confinement or even menstruation, and the age limits within which *upanayana* must be done vary with the *varṇa* of the boy. The differentiation is not against the spirit of Dharmasāstra nor is it against the insistence on mental and spiritual purity for all Dharmic acts and rites. Lakṣmīdhara ignores the late dictum that the discrimination is *kalivarjya*, i.e., inapplicable in our times. His position is logical.

From what has been said it will be seen that the *Suddhi-dharma* is logical, considerate and consistent. Consistently with his practice Lakṣmīdhara is economical of explanation and of citation. His work needs explanation and comment. This has been attempted in the INTRODUCTION and in the footnotes, in which citations from other works are given where necessary. As he avoids repeating what has been said in one book of his Digest in others, his *Suddhikāṇḍa* has to be read with other sections of his great Digest. The brevity of the text makes it the smallest section of *Kṛtyakalpaṭaru*, but in some respects it is one of the most difficult. Later writers on *Suddhi* are diffuse and waste space in dealing with impurity springing from relations that have gone out of vogue and their duration.

It may be seen by a close study of *Suddhikāṇḍa* that the matter it deals with is logical and based on fundamental postulates of religion and philosophy. They are not due to class or racial or caste feelings of superiority or ill-feeling to any section of society. A study of this work may help to remove many current misconceptions. It will also show how within the pale of the orthodox section of the Hindu society which claims to follow Dharmasāstra some principles of *Suddhi* like the

idea of the pollution from crematoria or burial grounds have come to be modified in practice, like regarding the places where *acāryas* have been buried as shrines which are pure and call for devotees. It may be noted that Kāsi which is described in the formulae used at the baths there as the "premier crematorium" (*mahāsmasāna*) is not under this rule and persons there walk over the banks of the Gaṅgā, which is scattered with cremation grounds without feeling the need for purification.

The book, in spite of its slender size, has taken nearly four years to print. This has been due to the difficulties of the printer who has printed the text and appendices. To save further delay, the Introduction was printed by the Vasanta Press, to whose Manager, Mr. C. Subbarayudu thanks are due for his help. I must also acknowledge with gratitude the help given in passing the proofs by Mr. N. Raghavacharya, M.A., L.T., Mr. A. Paramesara Aiyar, B.A., B.L., Mr. A. N. Krishna Aiyangar, M.A., L.T. and Vyākaraṇas'iromanī N. Rama-chandra Bhatta, who prepared the appendices.

"PADMAM,"

K. V. RANGASWAMI

31, *Gandhinagar, Adyar,*  
*Madras 20.*

## ERRATA

**NOTE:**—In the Index of Half Verses p. 205 has been omitted by mistake. The omission is supplied here in page xvi.

### INTRODUCTION

| Page | Line |                                                         |
|------|------|---------------------------------------------------------|
| 5    | 5    | <i>read</i> contracts for contacts                      |
| 5    | 34   | supply bracket ( before <i>asaucam</i> in the next line |
| 8    | 18   | <i>read</i> guarantee for guarantee                     |
| 12   | 4    | „ him „ he                                              |
| 12   | 16   | „ emphasise „ emphasise                                 |
| 19   | 33   | „ ( <i>dimba</i> ) or the „ ( <i>dimba</i> ) the        |
| 26   | 14   | add „ after p. 79)                                      |
| 27   | 18   | <i>read</i> still to cause for still cause              |

### TEXT

| Page          | Line | Read                                     |
|---------------|------|------------------------------------------|
| ९             | 14   | „ उशना for उशनाः;                        |
| २९            | 2    | „ मनुः [५, ७९] for मनुः [५, ८९].         |
| ४१ (footnote) | 16   | „ सुख्यमात्रानम्० for सुख्यमात्रानम्०    |
| ४२            | „ 17 | „ बोध्यः for बाध्यः                      |
| ४२            | „ 19 | „ नारी for नारा.                         |
| ४४            | 2    | „ मनुः [५, ६६] for मनुः [७, ६६].         |
| ४४            | 9    | „ सर्वेषां for सर्वेषां.                 |
| ४४ (footnote) | 18   | „ शुद्धिकौमुदी, ४५ for शुद्धिकौमुदी, ४७. |
| ४५            | 4    | „ विष्णुः [२२, २५] for विष्णुः [२२, २७]. |
| ४५            | 18   | „ निक्षिपेतं तु for निक्षिपेतंतु.        |

| Page           | Line      | Read                                                             |
|----------------|-----------|------------------------------------------------------------------|
| ४५             | 19        | „ सद्यःशौचं for सद्यःशौचं;                                       |
| ४५ (footnote)  | 20        | „ कुल्लकः [५, ६६] for कुल्लकः [७, ६६].                           |
| ४६             | „ 14      | „ स्वकार्यार्थं for स्वकार्यार्थं                                |
| ४७             | „ 15      | „ संकल्प्य for संकल्प्य.                                         |
| ४७             | „ 22      | „ दण्डनामित्यत्र वन्दिनामिति पाठः for दण्डनामित्यत्रापपाठः;      |
| ४८             | 17        | „ ०जलविषप्रमापणे० for ०जलविषप्रमापणे०                            |
| ५०             | head line | „ कृत्यकल्पतरौ for कृत्यकल्पतरा.                                 |
| ५१             | Line 2    | „ [मनु, ५, ६५; विष्णु, २३, ८५] for [मनु, ५, ५६; विष्णु, २२, ५६]. |
| ५२ (footnote)  | 20        | „ ‘आर्तवीः’ for ‘अर्तवीः’                                        |
| ५८             | „ 16      | „ स्पृष्ट्वामिं for स्पृष्ट्वामिं.                               |
| ६५             | head line | „ शुद्धिकाण्डे अनाशौचिनः for शुद्धिकाण्डे निहाराशौचम्.           |
| ६५ (footnote)  | 19        | „ दुर्मिक्षरोगादिः for दुर्मिक्षरोगादिः                          |
| ६९             | „ 6       | „ मनुः [५, १०४] for मणुः, [५, १०८].                              |
| ७१             | „ 15      | „ मनुः [५, ६८-७०] for मणुः [५, ६८-८०].                           |
| ७५             | 5         | „ विंशतिं for विंशातिं.                                          |
| ७५ (footnote)  | 18        | „ वृषणयोः for पृष्णयोः                                           |
| ७५             | „ 20      | „ गृह्यपरिशिष्टवाक्यानि for गृह्यपरिशिष्टबाक्यानि.               |
| ७७             | 9         | „ कस्यांचिदापदि for कस्यां चिदापदि.                              |
| ८१             | 11        | „ विष्णुः [१९, ६-७] for विष्णुः [१९, ६-८].                       |
| ८१             | 17        | „ सब्येऽ for सब्येऽ                                              |
| ८६             | head line | „ [१७ for [१८.                                                   |
| ९४ (footnote)  | 24        | „ ‘स्वधासमम्’ for ‘स्ववासमम्’                                    |
| ९५             | „ 22      | „ सु. वि. for सु. वि.                                            |
| ९८             | 2         | „ याज्ञवल्क्यः [३, १२-१३] for याज्ञवल्क्यः [३, १२-१४].           |
| ९८             | 9         | „ ग्रामं for ग्राम.                                              |
| १००            | 17        | „ याज्ञवल्क्यः [३, १६-१७] for याज्ञवल्क्यः [३, १६-१८].           |
| १०३            | 13        | „ चोदकोपस्पर्शनं for चोदको पस्पर्शनं.                            |
| १०३ (footnote) | 23        | „ परिवापनमिति for परिवापनमिति.                                   |
| १०७            | 13        | „ इमशानं for इमशनं.                                              |
| १०७ (footnote) | 15        | „ पुरुषस्य for शुरुषस्य.                                         |
| १०८            | 14        | „ आश्वलायनगृह्यम् [४, ५, १-८] for आश्वलायनगृह्यम् [४, ६, १-८].   |
| ११६            | 3         | „ तपोऽमिराहरो for तपोऽमिराहरो.                                   |

| Page             | Line      | Read                                                                                                     |
|------------------|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ११८              | 9         | ,, श्रोत्रं चेति for श्रोत्रं चेति.                                                                      |
| ११८              | 10        | ,, हारीतेन <sup>३</sup> for हारीतेन <sup>३</sup> .                                                       |
| ११८ (footnote)   | 19 and 24 | ,, No. २ and ३ as No. ३ and २ after changing the footnote Nos. in the text in Lines 9 and 10 as २ and ३. |
| १२१              | Line 11   | ,, ०ब्राह्मशरीरोप० for ०ब्राह्मशरीरोप०                                                                   |
| १२६              | 17        | ,, उपस्पृष्टः for उपस्पृष्टः                                                                             |
| १२९              | and 131   | read the head line as शुद्धिकाण्डे स्नानशुद्धिः for शुद्धिकाण्डे शारीरशुद्धिः                            |
| १४२ (footnote)   | 19        | ,, 'निष्पवनं' for 'निष्पवन'                                                                              |
| १४४              | 4         | ,, जायाऽपत्यं for जायाऽपत्य.                                                                             |
| १५० (footnote)   | 17        | ,, अल्पकालोप० for अल्पकालाप०                                                                             |
| १५०              | ,, 18     | ,, चिरकालोप० for चिरकालाप.                                                                               |
| १५१              | 9         | ,, सर्वं for सर्वं.                                                                                      |
| १५३ (footnote)   | 18        | ,, here for hear.                                                                                        |
| १५४              | ,, 2      | ,, भूशुद्धिर्मज्जिना० for भूशुद्धिर्मज्जिना०                                                             |
| १५४ (footnote)   | 19        | ,, उपलभ्येते for उपलभ्यन्ते.                                                                             |
| १६५, १६७, १६९    |           | add शुद्धिकाण्डे before पक्षानशुद्धिः and read [२७ अ for २७] in the head line.                           |
| १६५              | 12        | ,, अजाग्राणेनाऽन्नाद्यानाम् for अजाग्राणेनाऽन्नाद्यानाम्.                                                |
| १६५              | 15        | ,, आकरजानाम्० for आकारजानाम्०                                                                            |
| १६६              | 1         | ,, द्रव्याणाम्० for द्रव्यणम्०                                                                           |
| १६७              | 9         | ,, इत्यनेनानुवाकेना० for इत्यनेनानुवाकुकेना०                                                             |
| १६७              | 10        | ,, पयोविकारे for पयोविहारे.                                                                              |
| १६८              | 18        | ,, स्पर्शनाच्च for स्पर्शनाच्च.                                                                          |
| १७० (footnote)   | 16        | ,, मनु, ५, १३० for मनु, ५, ३३०.                                                                          |
| १७१, १७३ and १७५ |           | read the head line as शुद्धिकाण्डेऽशुध्यपवादाः for अथाशुध्यपवादाः                                        |
| १७१ (footnote)   | 16        | ,, क्रव्याद्धिः for क्रव्याद्धिः                                                                         |
| १७५              | Line 15   | ,, वाक् प्रशस्तं for वाक् प्रशस्तं.                                                                      |
| १७६              | 3         | ,, भस्म for तस्मात्.                                                                                     |
| १७६              | 4         | ,, पद्मामलकं for पद्मामलकं.                                                                              |
| १७६              | 5         | ,, सर्षपाः for सर्वगा.                                                                                   |
| १७६              | 6         | ,, अक्षताः for असुता.                                                                                    |
| १७६              | 7         | ,, धातकीवटाः for धात्रिकीटजाः                                                                            |
| १७६              | 10        | ,, तथापोऽस्मिः शक्तन्मृच्च for तेषामस्मिः सक्तन्मृच्च,                                                   |

page 205 :

न हि प्रतीक्षते मृत्युः, वि.स्मृ., ९५  
 नहुषाद्या नृपतयः, बृह., ९२  
 \*न ह्यन्तर्वली, श.लि., १८०  
 नाक्रन्दिनं भवेच्छ्लाघ्यं, बृह., ९२  
 नाघदोषोऽस्ति वै राजां, यमः, ६२  
 \*नाञ्चां तु छिञ्चा, हारी., २१  
 नात्रिवर्षस्य कर्तव्या, मनुः, ७२  
 \*नात्रोदककर्म, पार., ७२  
 \*नादयात्, काश्य., २२  
 नानाजातिषु पारकये, जाबा., २८  
 \*नापन्पूलितं, बौधा., १४६  
 नापो मूत्रपुरीषाभ्यां, यमः, १५८, १७९  
 नाप्राप्तकालो म्रियते, वि.स्मृ., ९६  
 \*नाभेरवःस्पर्शनं, बौधा., १७७  
 \*नाभेरथस्तात्, वि.स्मृ., १२१  
 नाभेरुर्ध्वं नरः स्पृष्टः, शङ्खः, १२२  
 नामधारकविप्रस्तु, परा., १२  
 नायमत्यन्तसंवासः, महाभा., ९३  
 नारं स्पृष्टास्थि सम्भेहं, मनुः, १२३  
 नारीणां चैव वत्सानां, श.लि., १७०  
 नाशौचं प्रसवस्यास्ति, देव., ३४  
 नाशौचं सूतके पुंसः, वसि., अङ्गि., १८  
 नासूतकं कदाचित्स्यात्, दक्षः, १५  
 नास्य कार्योऽभिसंस्कारो, मनुः, ७२  
 \*नास्याभिसंस्कारो, वि.स्मृ., ३६  
 निःशेषस्तु न दग्धव्यः, ब्रह्मपु., ७७  
 नित्यं शुद्धः कारुहस्तः, वि.स्मृ., १७२  
 नित्यमास्यं शुचि छीणां, मनुविष्णु, १७०  
 \*नित्यानि निव, पार., २४  
 निधने प्रसवे चैव, देव., १२  
 \*निधानं च तूष्णीम्, काल्या., १०७  
 निधेयं नाभिभिर्यावत्, ब्रह्मपु., ७४  
 निनयेदशमनि पूर्व, आश्व. गृ.प., १०३  
 नियमाश्च तयोः सर्वे, लक्ष्मी., १  
 निरस्य तु पुमान् शुक्रम्, मनुः, १७

निर्दर्शं ज्ञातिमरणं, मनुः, ३३  
 निर्देवं तु मुखं छीणां, यमः, १७१  
 निर्मलं संस्कृतं द्रव्यं, देव., १७५  
 निर्यासानां गुडानां च, शङ्खः, १३६  
 \*निर्लेखनैर्दाह, हारी., १३८  
 \*निर्लेखितं दारु, आप., १४२  
 निर्लेपं काश्वनं भाण्डम्, मनुः, १३३  
 निर्लेपान्येव शुद्ध्यन्ति, ब्रह्मपु., १३५  
 निर्वृत्तचूडकानां तु, मनुः, ३६  
 निर्वृत्तचूडके बाले, यमः, ३६  
 निर्हरकाधाशौचं चा, लक्ष्मी., २  
 \*निर्हत्य च बान्धवं, वि.स्मृ., ८१  
 निर्हत्य तु व्रती प्रेतान्, मनुः, ९०  
 निर्हत्य संस्कर्ता, हारी., ८२  
 निवासराजनि प्रेते, याज्ञ., ५४  
 „ „ शङ्खः, ५३  
 निवेदयति वक्तव्यं, ब्रह्मपु., १०९  
 नृणामकृतचूडानाम्, मनुः, ३६  
 नृपतेर्द्वादशाहानि, जाबा., १३  
 \*नैतस्यां राज्याम्, आश्व., ९९  
 नैनं छिन्दन्ति शस्त्राणि, वि.स्मृ., ९७  
 नैव तस्याभिसंस्कारो, यमः, ७१  
 नोपकुर्यान्नरः शोकं, वि.स्मृ., ९५  
 नौषधानि न मन्त्राणि, वि.स्मृ., ९६

## प

पकं वा भोज्यकल्कं वा, देव., १३७  
 \*पक्षमञ्चं केश, वसि., १६४  
 पञ्चगव्यं न्यसेत्पश्चाद्, वि.स्मृ., १५८  
 पञ्चगव्येन संस्नाप्य, ब्रह्मपु., ११०  
 पञ्चधा वा चतुर्धा वा, देव., १५२  
 पञ्चधा संसूतः कायो, याज्ञ., ९९  
 \*पञ्चमाचोप, बौधा., १५३  
 पञ्चमे वैश्यजातेस्तु, ब्रह्मपु., १११

## CONTENTS

|                                                                                             | PAGE |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| PREFACE . . . . .                                                                           | v    |
| ERRATA . . . . .                                                                            | xiii |
| <br>INTRODUCTION :                                                                          |      |
| The Invocatory Verse . . . . .                                                              | 2    |
| The Contents of the Kāṇḍa . . . . .                                                         | 2    |
| Definition of S'uddhi and Āsauca . . . . .                                                  | 4    |
| Types of Asuddhi . . . . .                                                                  | 5    |
| Background of Āsauca Belief . . . . .                                                       | 7    |
| Impurity from Death ( <i>Maranāśaucam</i> ) . . . . .                                       | 11   |
| Birth Impurity ( <i>Jananāśaucam</i> ) . . . . .                                            | 12   |
| Rules to be Observed During Āsauca . . . . .                                                | 13   |
| Asuddhi in Anuloma Marriages . . . . .                                                      | 13   |
| Overlapping of Pollutions ( <i>Āśaucasannipāta</i> ) . . . . .                              | 15   |
| Pollution Resulting from Birth or Death in a far<br>off Place . . . . .                     | 15   |
| Impurity from the Death of Children ( <i>Bālāśaucam</i> ) . . . . .                         | 16   |
| Impurity Springing from Females . . . . .                                                   | 17   |
| Impurity Springing from Abortion by related Women<br>( <i>Garbhasrāvāśaucam</i> ) . . . . . | 18   |
| Impurity in Special Forms of Death . . . . .                                                | 19   |
| Pollution from Death of Unrelated Persons<br>( <i>Asapīṇḍāḥ</i> ) . . . . .                 | 20   |
| Impurity from Other Relations ( <i>through the Mother</i> ) . . . . .                       | 21   |
| Impurity during the Disposal of the Dead ( <i>Nirhārā-<br/>        śaucam</i> ) . . . . .   | 21   |
| Persons who are free from Impurity ( <i>Anāśaucināḥ</i> ) . . . . .                         | 22   |
| Relationship of Sāpiṇḍya . . . . .                                                          | 23   |
| Carrying the Corpse ( <i>Pretanirharanam</i> ) . . . . .                                    | 24   |
| Rites to the Dead ( <i>Pretasamskāra</i> ) . . . . .                                        | 25   |
| Libations to the Dead ( <i>Udakadānam</i> ) . . . . .                                       | 26   |

|                                                                                          | PAGE |
|------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Those not Entitled to Libations when Dead . . . . .                                      | 27   |
| Consolation in Grief ( <i>S'okāpanoda</i> ) . . . . .                                    | 27   |
| Re-entering the House after Cremation . . . . .                                          | 28   |
| Collection of Unburnt Bones ( <i>Asthi-sañcayanam</i> ) . . . . .                        | 29   |
| Bodily Purity ( <i>S'arīrasuddhi</i> ) . . . . .                                         | 30   |
| Purification from Bathing ( <i>Snānasuddhi</i> ) . . . . .                               | 32   |
| Purification of Inanimate Objects ( <i>Dravyasuddhi</i> ) . . . . .                      | 33   |
| Purification of Excessively Impure Objects ( <i>Atyantopahatānām Suddhiḥ</i> ) . . . . . | 34   |
| Purification of the Ground ( <i>Bhūmisuddhi</i> ) . . . . .                              | 35   |
| Making Water Fit for Ritual Use ( <i>Udakasuddhiḥ</i> ) . . . . .                        | 36   |
| Purity of Cooked Food ( <i>Pakvānnasuddhiḥ</i> ) . . . . .                               | 37   |
| Exceptions to the Rules of Impurity ( <i>Asudhyapavādāḥ</i> )                            | 38   |
| Conclusion : Untouchability . . . . .                                                    | 40   |

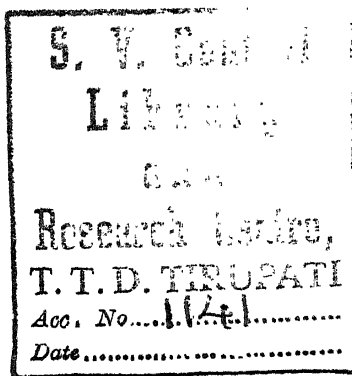
## TEXT :

|                                 |    |
|---------------------------------|----|
| मङ्गलाचरणम् . . . . .           | १  |
| प्रतिज्ञा . . . . .             | १  |
| १. मरणाशौचम् . . . . .          | ३  |
| २. जननाशौचम् . . . . .          | १७ |
| ३. जननमरणनियमः . . . . .        | २१ |
| ४. वर्णसन्निपाताशौचम् . . . . . | २६ |
| ५. आशौचसन्निपाताशौचम् . . . . . | २९ |
| ६. विदेशस्थाशौचम् . . . . .     | ३२ |
| ७. बालाद्याशौचम् . . . . .      | ३९ |
| ८. स्त्र्याशौचम् . . . . .      | ४० |
| ९. गर्भस्त्रावाशौचम् . . . . .  | ४४ |
| १०. मृत्युविशेषाशौचम् . . . . . | ४६ |
| ११. असपिण्डाद्याशौचम् . . . . . | ५१ |
| १२. निर्हाराद्याशौचम् . . . . . | ५६ |
| १३. अनाशौचिनः . . . . .         | ६२ |
| १४. सपिण्डादिलक्षणम् . . . . .  | ६६ |
| १५. प्रेतनिर्हरणम् . . . . .    | ६९ |
| १६. प्रेतसंस्कारः . . . . .     | ७१ |

|                                       | PAGE |
|---------------------------------------|------|
| १७. उदकदानम् . . . . .                | ८९   |
| १८. उदकानहीः . . . . .                | ८७   |
| १९. शोकापनोदनम् . . . . .             | ९१   |
| २०. वेश्मप्रवेशनम् . . . . .          | ९८   |
| २१. अस्थिसंचयनम् . . . . .            | १०७  |
| २२. शरीरशुद्धिः . . . . .             | ११४  |
| २३. ज्ञानशुद्धिः . . . . .            | १२३  |
| २४. द्रव्यशुद्धिः . . . . .           | १३३  |
| २५. अत्यन्तोपहतानां शुद्धिः . . . . . | १४९  |
| २६. भूमिशुद्धिः . . . . .             | १९२  |
| २७. उदकशुद्धिः . . . . .              | १९७  |
| २७.अ. पक्वानशुद्धिः . . . . .         | १६३  |
| २८. अशुध्यपवादाः . . . . .            | १७०  |

**अनुबन्धाः—**

|                                                                            |     |
|----------------------------------------------------------------------------|-----|
| Appendix A. Index of Smṛti-authors Cited . . . . .                         | 183 |
| Appendix B. Index of Vedic Works . . . . .                                 | 185 |
| Appendix C. Index of Purāṇas . . . . .                                     | 186 |
| Appendix D. Index of Authors and Works cited<br>in the Footnotes . . . . . | 187 |
| Appendix E. Index of Half Verses . . . . .                                 | 189 |



## INTRODUCTION

LAKṢMIDHARA deals with *S'uddhi* in the tenth section of his digest. The position of this section in the *nibandha* will be intelligible from Vijñānesvara's remarks introducing the topic at the beginning of his commentary on the *prāyascittādhyāya* (Book III) of *Yājñavalkyasmṛti*: "In the previous sections the ordinary, daily duties and observances (*nitya*) and the special and periodical rites or duties (*naimittika*) have been detailed. The duties springing from the possession of certain qualifications by a householder have also been dealt with. It now becomes necessary to deal with obstacles to the doing of such rites or discharge of such duties as spring from impurity (*āsauca*), and the removal of the obstacles." Lakṣmīdhara makes no attempt to explain why the treatment of *S'uddhi* is deferred to the tenth section of the digest, but his reasons may be inferred from the topics covered in the preceding nine sections. He deals with the *samskāras* and the ordinary duties of the first two stages of life (*āśramas*) viz. those of the acolyte and the householder, the special duties of daily or occasional kind and their appointed times (*naiyatakāla*) in the first three kāṇḍas. The fourth is devoted to *srāddha* or rites to the manes, which are also obligatory but occasional, and the fifth to gifts (*dāna*) and the rules governing them. The next four deal with the consecration of images for worship and their worship (*pratiṣṭhā*), the making of pilgrimages (*tīrthayātrā*) and the performance of *vratāḥ*. Impurity of any kind will be a bar to the performance of any of the duties dealt with in the first nine sections of the *Kalpataru*. The treatment of purity and impurity as validating or invalidating conditions of the performance of the rites or duties so detailed now becomes necessary and is undertaken in the tenth section.

In one respect Lakṣmīdhara's treatment is more logical than Vijñānesvara's. The latter deals with *Rājadharmā* and *Vyvahāra*

(law) in the concluding portion of the first and the entire second *adhyāya* of the *Mitākṣarā*, though impurity will not affect either regal fitness or administration or the adjudication of disputes. In the *Kṛtyakalapataru* these topics are dealt with in the eleventh and twelfth sections, and the last two are devoted to propitiatory rites for overcoming adverse influences generated by *pāpa*, and to the last two stages of life and the attainment of *mokṣa* (release from re-birth). It will be seen that the topics follow each other in this great digest in orderly and logical sequence.

#### THE INVOCATORY VERSE

*S'uddhikāndā* begins with an invocatory verse in which Lakṣmīdhara indicates his *adhikāra* (competence) to write it. "Lakṣmīdhara, the mountain from behind which the Moon of Sanctity (*puṇyendu*) rises (and sheds his light), the foremost of the pure (*suddhimatāṁvarah*), the ocean of approved modes of action (*ācāravārāmnidhīḥ*), who through his donations in gold of the highest fineness and purity because of the method of its acquisition by him, freed Brāhmaṇas, from poverty and improper acts, deals in this tenth *kāndā* with *S'uddhi*." The implications of this verse are (1) the tendency to *adharmonic* action among the members of the first *varṇa* (2), their protection against this danger by the liberality of Lakṣmīdhara, (3) whose gifts had effectiveness as their source was untainted and (4) the donor was a Brāhmaṇa of spotless nature. One who does not practise the virtues he preaches has no *adhikāra* to expound them. *Arthaśauca* (purity of wealth) is, according to Hārīta (p. 3), one of the three classes of "external" purity (*bāhya-saucam*).

#### THE CONTENTS OF THE KĀNDĀ

The twenty-eight chapters (*parva*) of the *kāndā* deal in sequence with the following topics, according to the *pratijñā* prefixed to the work. Impurity arising from death and from birth, the rules to be observed during impurity, impurity of mixed castes, mixtures of impurity, impurity springing from births or deaths that take place in distant places, impurity due to the death of children, impurity of women, impurity due to

abortion, impurity due to specific forms of death, impurity from the demise of persons who are not *sapindas*, impurity of undertakers (carriers of corpses), persons to whom the rules of impurity do not apply, definition of *sapinda*, impurity from carrying a corpse to the cremation ground, rules for the disposal of the bodies of the dead, libations to the dead, assuagement of grief, return home of the survivors after the cremation, disposal of bones that remain uncalcined after cremation, purification from baths, purification of inanimate objects (*dravyasuddhi*) and of objects which have been subjected to excessive pollution (*atyantadūṣita*), purification of the ground (*bhūsuddhi*) and of water (*jala-suddhi*) and of the complete removal of impurity (*asuddhesca nirākriyā*).

The topics are generally common to all works on *S'uddhi* but certain topics treated of in other works are omitted in this *kāṇḍa*. Thus the impurity springing from menstruation, which is dealt with elaborately in *S'uddhiprakāśa* (pp. 10-15), is omitted by Lakṣmīdhara in this *kāṇḍa*, as he has dealt with *rajasvalāniyama* in *Niyatakālakāṇḍa* (pp. 350-353). The purification of inanimate objects is omitted in the *S'uddhi* sections of some digests like the *Viramitrodaya*. The *S'uddhitatva* of Raghunandana begins with the rules of *sahagamana* (sati, pp. 234-244), apparently to illustrate overlapping of impurities of death. Lakṣmīdhara does not deal with matters not directly relevant to *Āsauca* and *suddhi*, nor does he anticipate or repeat what is dealt with in other sections of his work. He does not also attempt any definition or scholastic discussion of the terms *suddhi* and *āsauca*, apparently satisfied that for practical purposes all concerned will know their connotation, as understood in the speeches of elders (*vrddha-vyavahāra*). *S'uddhi* is construed as the absence of *a-suddhi* or *āsauca*, i.e. impurity or pollution, which in the case of human beings is communicable by touch (*sparsa*). The interdiction of the consumption of the milk of a cow within ten or seven days of its calving (Hārīta on p. 296 of *Niyatakālakāṇḍa*) indicates that even among animals as holy as the cow impurity attaching to birth among women is to be construed. The impurity is generated by invisible (*adr̥ṣṭa*) agencies and is inferable by sāstraic rules only, and not by outward signs in all cases.

## DEFINITION OF S'UDDHI AND ĀSAUCA

Both "purity" and "purification" are denoted by the term *S'uddhi*, as well as any rite of purification. A person normally entitled to do enjoined religious rites or daily duties, like the evening and morning prayer *sandhyā*, and who is regarded in popular usage as *pure* for the purpose, must still take a bath and sip water with *mantras* (*ācāmet*), as a preliminary (*karmāṅga*) to commencing the above duties. The term *as'uddhi* or its equivalent *āsaucha* cannot be technically applied to describe the state of one who has to do these preliminary acts. *Smṛticandrikā* (*Āsaucakānda*, p. 2, ed. Mysore) cites the definition of *S'uddhi* by Bhaṭṭācārya: "*S'uddhi* means the removal of taint (*pāpakaṣaya*) and fitness for Dharma (*dharma-yogyatvam*)."<sup>1</sup> The 'removal of taint' is described as the removal in *sapinda* and other relatives of the pollution generated by the death or the birth of kin; and the 'competence for Dharma' (*dharma-yogyatva*) is explained as fitness to make gifts and do rites enjoined by Dharma. Unfitness to do the rites is caused by the opposite (*viparīta*) of *S'uddhi*, technically known as *āsaucha*.

Rudradhara (*S'uddhiviveka*, c. 1440 A.D., Ed. Benares, p. 1) defines *S'uddhi* as the innate character (*dharmaviseṣa*) which gives competence to do all (*akhila*) enjoined acts (*vihita karmā-pādakalī*), and *as'uddhi* as its opposite springing from birth or death among kinsfolk (*sapinda-janmādi-nimittaka*). Govindānanda<sup>2</sup> (*S'uddhikāumudi*, ed. Bib. Ind., 1905, p. 1) defines *S'uddhi* as the competence to do acts ordained by the Veda *vedabodhitā-karmārhatā-suddhī*, and the "competence" to spring from the fitness in time, place and person as laid down (*vidhi-bodhitatvam*) in rules for specified acts.

Vijñānesvara points out that the word *āsaucha* implies impurity under which the person affected is first interdicted from doing certain enjoined acts for which purity is essential, such as making gifts (*dāna*), and is also prohibited from Vedic study when under impurity, but, secondly, is competent to do certain other enjoined acts, which persons under the impurity are

<sup>1</sup> Conjectured by Dr. P. V. Kane to be the same as Srinivāsa Bhatta, author of *Suddhidīpikā*, composed in 1159-1169 (*Hist. of Dharmasāstra*, Vol. I, 1930, p. 344).

<sup>2</sup> circa 1500 A.D.

alone competent to perform, like the rites to the recently dead, like offering water and balls (*pindā*) of rice etc.

There are also other causes of impurity. Thus a person who touches another, who is under impurity, contacts it. Expulsion from *varṇa* or "fall" (*pātitya*) makes a person impure. Articles which are not by their very nature 'pure,' (*Svabhāva-suddāḥ*) and which have been touched by persons under impurity become themselves impure and have to be made pure. Mitramisra (*S'uddhiprakāśa*, p. 8) defines *suddhi* as freedom from contact with impurity (*āsaucasamsargābhāvah*), and *āsauca* as the peculiar condition which makes the person affected by it unfit to do the *pañcayajña* and other enjoined rites. In the case of animate persons, i.e., human beings, it is the "unseen" (*adr̥ṣṭa*) effect produced by birth, death and contact with untouchable persons, and in the case of inanimate objects, like grain handled by *candālas* (untouchables) it is removable by sprinkling with water, and is not *adr̥ṣṭa*. Purification (*suddhi*) in a person or object only removes the taint (literally 'sin', *pāpa*) engendered in it by an incident or contact causing defilement and does not generate spiritual merit (*pūṇya*) in the person or object. That is to say, the process of *suddhi* leaves it as it was before it became polluted. The causes of *suddhi* (*suddhi-hetavah*) are enumerated as follows by Yājñavalkya (III., 31) : time (*kāla*)-fire (*agni*), purificatory acts as prescribed (*karma*), earth (*mṛd*), air (*vāyu*), redeeming knowledge (*jñāna*), austerity (as shown in doing *kṛcchra* penances), water (*jalam*), repentance (*pascāt*, *tāpa*) and fasting (*nirāhāra*). Only some of these act in the removal of *āsauca* caused by birth and death e.g., efflux of the prescribed time, and baths at the end of the period of impurity.

#### TYPES OF ASUDDHI

Certain persons in certain stated circumstances are held to be free from *āsauca*, impurity by birth or by death. The topic is dealt with in Parva 13 (pp. 60-65 *infra*). Thus, a king, when engaged in State business is free from such pollution *āsaucam na rājñām rājakarmanī*, p. 62). The Kṣatriya is free from *āsauca* on the battle field (p 63). All persons in certain circumstances (e.g., battles, riots, revolutions, p. 64) are in the

same position. In all such cases, freedom from impurity means only freedom from untouchability and from restrictions on doing religious acts ; they still have to bathe at once to get immediate purity (*sadyas saucam*). According to Angiras on three occasions, (*viz.* marriage, sacrifices and divine worship and consecration of idols) death and birth impurity does not attach itself—during the period covered by the ceremonies—to the parties concerned (p. 64). Gold, jewellery etc. are by nature always free from impurity (*svabhāvasuddha*) but before a gold vessel is fit for sacramental use, it has still to be washed of dirt and sprinkled (*proksanīya*). Heaps of grain handled by untouchables (*cāndālah*) become pure by being sprinkled with water. A woollen blanket will not stand washing, so it (*kutapa*) is rendered pure by sprinkling. Vegetables, fruits, roots etc. sold in the bazaar (even by persons who are impure) become pure after they are washed. Clarified butter, salt, oils, etc. cannot stand even spraying, and they are held to be always *suddha*.

Certain persons are described as becoming instantaneously pure (*sadyas-suddha*) in certain circumstances. Here too, the instantaneousness does not mean omission of a bath or a wash before normal purity is restored. *Suddhiprakāsa* discusses the exact implication of the term *sadyah* in such cases (pp. 92-93). In the case of infants the term means instantaneous purification (*tatra tatkṣanamātram tadarthah*, p. 92). *Sadyah* means 'that instant' (*tad-kṣane*). The purpose of the rule of instantaneous purification is to allow certain duties of an important religious or social nature to be discharged by the parties concerned without interruption. In times of famine and revolution or in battle the rules of impurity cannot be enforced, and they are declared therefore to be inapplicable then.

There are gradations of impurity. A woman during confinement is regarded, during the first ten days as having the maximum of impurity. Touching her necessitates a bath. A husband who shares a room or a bed with such a woman contracts her impurity fully for ten days. After ten days, she does not radiate impurity, *i.e.* is approachable in close vicinity, though not to be touched. After twenty days, if the child is a son, and thirty days, if the child is a girl, she becomes fully competent to discharge all her domestic and religious duties, after the prescribed baths etc. A

woman in menses is next below to the newly confined woman in impurity, but in her case the period of impurity is reduced to three days. One under death pollution (*maraṇāśaucam*) comes next in the order of impurity. Touching such a person communicates his or her impurity to the person who touches him or her. Such persons should not touch one another, without necessitating a bath to restore them to a position in which they can do such things as eating etc., when under pollution. Birth impurity (*janaṇāśaucam*) comes last, and is of a milder kind. It does not entail untouchability (*asprsyatva*), but it debars the person affected by it from doing religious rites and making or receiving gifts. The *candāla* is held to be so born as a consequence of evil *karma* in past births. He is an untouchable. In the first day of menstruation, when the flow is greatest, the woman in menses is described as a *candālī* by Parāsara, on the second day as a Brāhmaṇacide (*Brahmaghātini*) and on the third day as a laundress (*rajakī*, cited in *S'uddhiprakāśa*, p. 12). A minor smṛti cited by Smṛtimuktāphala (*Āśaucakāṇḍa*, p. ed. Gharpure) describes the distance to which a menstrual or a newly confined woman is unapproachable by a number of yoke-lengths.

Physical conditions of uncleanness during confinement and menstruation will account for the rules of *asprsyā* in their cases. In accounting for the differential treatment of the father and the mother, on the birth of the child, the former becoming "pure" (relatively) by a bath, and the latter having to remain "impure" for ten days, the *rajas* is referred to as the reason for the differentiation (p. 18).

#### BACKGROUND OF ĀSAUCA BELIEF

*Āsauca* is *asuddhi* attaching to human beings, according to definite rules. Its extension to persons is based on relationship, real or metaphorical. Taking *sāpiṇḍya*, as Kullūka does, in the general sense of "relationship," all *sapindas* are seized by the pollution caused by death in the family circle, in varying degree, reflected by the duration of pollution, according to nearness or distance of relationship. The principle has use in stressing and emphasising family ties and the unity

of the family. The extension of *āśauca* to those who have no relationship (*asapinḍādyāśauca*, parva 11), such as teachers, fellow students (*sabrahmacārinah*) and the king similarly stresses the permanency of social ties. Extension of death pollution, till the removal of the corpse to the cremation ground to fellow villagers, who are not relatives of the dead person, also illustrates social ties.

Anthropomorphism accounts for beliefs in the continuation of human cravings, for food and water, in the disembodied spirit, till, by special rites, the spirit is joined to the fraternity of departed ancestors in the world of manes (*pitrloka*). Reincarnation, viewed from the standpoint of the aspiration for release (*mukti*) is the reaction to the Karma of a past birth, and in that view is not desiderated. But birth in human form is valued as it enables a soul to redeem itself by *sat-karma*, good deeds and redeeming knowledge (*jñāna*). The birth of a son continues the line, ensures libations to ancestors. From a material standpoint, the birth of a child is a guarantee of support to parents in old age and of many joys. The father, grand-father, and the great grandfather are reborn in the male child ; and accordingly the natal day is one of merit (*punya*) and joy (p. 21). The father of the child is accordingly enjoined to fill vessels with *tila* (sesame seed), and give them away with gold (*sa-hiranyāni*) to Brāhmaṇas before the navel cord is cut. Impurity starts only from the snapping of the navel cord (*nādyām tu chinnāyām āśaucam*, p. 21). Marriage is conceived as effecting a merger of husband and wife. Bṛhaspati refers to the old view that the "wife is half the husband" (*sarirārdham smṛtā bhāryā*, p. 194).

As in the custom of *couvade* (under which the newly confined mother's husband is put to bed and made to drink caudle in place of the wife, who goes about), the wife's impurity is held to extend to the husband, for the duration of its normal physical continuance, viz. ten days. The idea is behind the rule incapacitating the husband from officiating in *srāddhas* or fire-rites, during the menses of the wife.

Birth and death are heralded by physical crises, in which the spirit of man seems to come in from and to go out into, the unknown. The customary funeral rites take about the same number of days as the time needed for physical rehabilitation of

a newly confined woman. As birth heralds rejoicings, so death inaugurates lamentation and sorrow. The manifestation of grief is held to be bad for the released spirit. This is why, after the cremation, and libations, the assembled mourners are enjoined to reflect on the inevitability of death and shed their sorrow (Parva 19, *sokāpanodana*). Philosophy does not eradicate grief, which is fresh. Time alone can assuage it, along with absorption in duties that are held to be for the benefit of the departed soul. The intensity of grief is held to correspond to the relative nearness in kinship of survivors to the dead person, and it is reflected in the duration of impurity among relations, near and far.

The trained mind masters emotional outbursts. Mental states have their external reactions. This is why Lakṣmīdhara at the very beginning of his book (p. 3) cites Hārīta's division of purity or purification (*sauca*) as 'external' (*bāhyā*) and 'internal' (i.e. mental), i.e. *ābhyantra*. He who has disciplined himself by Vedic study and austere life is obviously better able to understand the nature of death and life than the average person. He is devoted to the tending of the sacred fires, sacrifices and study of the scriptures (p. 5). It is natural therefore to presume that in the case of such a person, the pollution (*āsauca*) will either be ineffective in its assault, or weak lasting for less than the usual period of ten days after death. Persons, who for spiritual training or ascetic pursuit of emancipation are removed from society, like the acolyte (*Brahmacārin*) and the ascetic (*sanyāsin*), must be unaffected by rules of pollution that interfere with their dedicated lives. This is why both are held as untouched by *āsauca*, in the ordinary way, like persons who are of and in the world. The spiritual and social duties of persons must be discharged if society is to flourish. Hence persons who are engaged or dedicated to specific duties, must be free from any interruption of their normal duties, and therefore be regarded as not affected by periods of pollution. When a *srāddha* is in progress, it cannot be stopped by news of the death of a person within the pollution-carrying degree of relationship, either to the performer of the *srāddha* or the Brāhmaṇas who officiate at the *srāddha* on his invitation

(*nimantrāṇa*). So with sacrifices (*yāga*). Once the principle is conceded, the determination of the exact moment when freedom from the pollution begins and ends gives scope (which has been largely availed of by mediaeval digest writers on *S'uddhi*) for logic and inference.

To normal persons death is a calamity. The remains of the dead body convey to all, who do not believe in corporeal resurrection on a far-distant Day of Judgment, feelings of reminiscent sorrow, which finds a reflection in dislike of human remains such as uncalcified bones. This is why, while Christians and Muslims, show no repugnance to the burial of the dead in or near places of worship, the corpses or dead bodies are regarded as marking the limits of sacramental impurity in Brahmanism.<sup>1</sup> The touch of the corpse conveys impurity of an intense kind. But as for the same reason the disposal of corpses is necessary to the community, the help given in disposing of the corpses of persons who have left no relations or dependants, is viewed as a meritorious action (p. 70).

Birth in a *varṇa* reflects past *Karma*. The gradations of the four *varṇas* represent the basic stock of merit (*puṇya*) which may be deemed as available to overcome the pull of adverse influences like *āśauca*. This is the obvious ground for the prescription of different periods of pollution for the *varṇas*, beginning with ten days for the Brāhmaṇa and ending with thirty for the Sūdra (p. 12), and twenty for the "good Sūdra" (*sacchūdra*).

*Āśauca* is an influence springing from a person, and descending on a person.

From normal persons, who have died, the normal periods of pollution descend. Persons who are outside society, like *sanyāsins* or outcasted persons (*patitāḥ*) or women who have taken to harlotry, cannot convey impurity by their death—extremes meeting! In the case of such persons as the outcaste and the harlot, there can be no end to a pollution that descends on them, for all life is for them a continuous pollution (*yāvad-jīvam tu sūtakam*, p. 15).

<sup>1</sup> The ancient Egyptians embalmed the bodies of the dead, and relics were treasured by Buddhists, following the distribution of the Buddha's bones after his death by the neighbouring clans.

In regard to the gradation of *āśauca* according to austerity and learning, Lakṣmīdhara cites the authorities that lay down the rules of differentiation fully, without explanation or limitation. *Visvarūpa* (c. 800 A.D.) whose work he has used, discusses (*Yājñavalkya*, III, 30) the question in five pages, and concludes that the rules constitute only an *arthavāda* intended to exalt the absence of greed and excellence in conduct, by saying that they can overcome even the rules of pollution. Later *nibandhakāras* reject the rules as interdicted in our Age (*Kalivarjya*) and hold that the duration of impurity is as prescribed for the different *varṇas*. In one place in the *Kṛtyakalpataru*, Lakṣmīdhara cites *Brahmapurāna* for a *kalivarjya* usage. It has to be understood accordingly that he did not reject outright the rules of discrimination, favouring the lessening of periods of impurity for those of high learning and conduct. (*Niyata-kālakāṇḍa*, page 190).

#### IMPURITY FROM DEATH (*Maraṇāśaucam*, Parva 1)

The standard duration for death impurity to near relations of the dead person is ten days. It is also so for birth impurity (p. 3). The pollution pursues those whom it affects, wherever they go, *i.e.* it is personal and inescapable. To relations (*sapinda*) who learn of the death only after the rite of disposal of bones (*astisañcayanam*) the pollution lasts only for three days. Dakṣa mentions ten kinds of *āśauca* as measured by their lasting for a moment (*sadyah*); one day (*ekāha*), three days (*tṛyāha*), four days, six, ten and twelve days, a fortnight and a month, and lastly for life (*ā-maraṇāntam*). Br̥haspati (p. 5) and Dakṣa hold that he who performs the daily fire-rites and has knowledge of his Veda with all its adjuncts, is unaffected by pollution. Dakṣa contemplates the rise of the period of pollution to a Brāhmaṇa to a day, three and four days according to devotion to the fire rites, being relatively less intense. Parāśara (p. 6) repeats this view, and concludes that the ten days period of pollution applies to persons who are devoid of Vedic knowledge and rites. The same sentiment is expressed by Jābāli (p. 7). The principle (though logically allied to that which makes one engaged in a sacrifice or worship etc. free from pollution) is now deemed as inapplicable to the present age of

Kaliyuga. Lakṣmīdhara is apparently unable to get over the concurrence of authorities on the influence of the discriminatory clauses. Gautama holds that the ten days impurity is normal for all Brāhmaṇas except the acolyte (*Brahmacārin*), he who has entered on the initiatory steps of a S'rauta sacrifice (*dikṣita*) and the priest who conducts a sacrifice (*rtvik*). In regard to the next three *varṇas*, the duration of pollution is for twelve, fifteen and thirty days respectively. Mixed castes (*sāṅkara*) should observe the Sūdra rule of pollution, i.e., for thirty days. (p. 13). Applying the principle of pollution corresponding to qualification (*guṇaviseṣa*) Dakṣa condemns to life-long pollution a number of despicable persons, e.g. the confirmed invalid, the miser (*kadarya*), the bankrupt debtor (*rñagrasta*), the person devoid of devotion (*sraddhāhīna*), he who gives up his enjoined duties (*kriyāhīna*). Such declamatory statements merely emphasise the badness of the qualities named and are not to be taken as representing the infliction of lifelong pollution and untouchability on such persons. The remarried widow's husband (*anyapūrvā patih*) is classed with these which is only a strong form of condemnation of widow marriage (p. 16).

#### BIRTH IMPURITY (Parva 2)

The ten days pollution (*sūtaka*) springs from the birth of a child and attaches itself to the parents, but it lasts the full period as untouchability (*asprsyatā*) in the mother, while the father becomes touchable (*sprsyā*) after he has bathed (*upas-prsyā*). The purity (*sucitvam*) of the father is not absolute; for he has still the inhibition from doing religious rites during the ten days, and secondly as he can contract the impurity making him also "untouchable" by *samparka*, i.e. contact of the mother (p. 18). The father has to bathe with his clothes on to lose the impurity of birth but the relations need not bathe so (*nasacailinah*, p. 10). The Sūdra mother becomes "pure" only after thirteen days (p. 20), and the rule of Pracetās, cited by Lakṣmīdhara that women of all *varṇas* lose the impurity following their confinement after ten days, is explained away by Aniruddha (*Hāralatā*, p. 20) as applicable only to the exceptional or good Sūdrā (*sacchūdrāyāḥ dasāhena sprsyatvamuktam*). The mother of a male child becomes fit for all duties

(*sarvakarma*) after twenty days, and in thirty days if she is the mother of a girl.

#### RULES TO BE OBSERVED DURING ĀSUACA (Parva 3)

The father of a male child should, before the navel cord is cut, bathe and make gifts in token of his rejoicing and of the joy of his ancestors at the birth (p. 21). It is permissible for him to donate gifts and for recipients to accept them from him in this period. During the period of impurity in either case, the food of the father and his relations cannot be taken by non-relations (p. 23). The daily morning and evening prayers (*sandhyā*), the diurnal five sacrifices (*pañcayajña*), teaching and learning the Veda, S'rāddha rites, the giving and the receiving of gifts should be dropped during the period of impurity. As the Fire-rite (*Agnihotra*) is a lifelong duty (*yāvat jīvam agnim juhuyāt*), the fire rite should be done with uncooked grain as fire offering, by a person of another *gotra* in place of the person under pollution. (*Hāralatā*, p. 25). As the daily *sandhyā* is also obligatory, parts of it, like the *upasthānam arghya-prakṣepa*, should be done without reciting the connected *mantras*, and a few *gāyatrī* prayers may be mentally recited. Funeral rites, if they become necessary, during the period of pollution should still be done, as they are not forbidden in *āsauca*.

*Āsauca* interrupts the performance of enjoined duties. Manu therefore directs that one should not prolong the period of impurity either by following a rule of longer period in preference to a shorter, where an option exists (*Medhātithi*) or by delaying a bath at the end of the pollution period (Buehler's *Laws of Manu*, pp. 182-183).

#### AS'UDDHI IN ANULOMA MARRIAGES (Parva 4)

*Varṇa-sannipāta* means the mixture of *varṇas*. *Anuloma* marriage by a Brāhmaṇa can be contracted only after he has married a wife of his own caste. If he is to marry a S'ūdra wife, he must have already married wives in the three *varṇas* above the S'ūdra. There should be no dropping of an intervening *varṇa* in such unions. If a Brāhmaṇa marries women of the four castes, say, one of each, in the case of a birth occurring in the wife of any one of the four, the period of impurity (*sūtakam*) to

him will be ten, six, three and one day long in the order of wives beginning with a wife of his own *varṇa*. Hārīṭa gives different lengths for each of these viz. ten, seven, five and three days (p. 26). The inconsistency is explained away by *Hāralatā* (pp. 54-55) as a reference to "forbidden" marriages (*vyutkramavivāha*, i.e. marriages in which the rule of sequence of *varṇas* in wives is not followed. The rule of pollution from *sapiṇḍas* of lower *varṇas* is the imposition of the six, three and one day pollution, in sequence to the immediate lower *varṇas*, e.g. a *kṣatriya* will observe six days pollution for a *Vaisya sapiṇḍa*) and three days for a *Sūdra sapiṇḍa*, and a *Vaisya* six days for a *Sūdra sapiṇḍa*. Distance in *varṇa* (*asāmīpya*) diminishes the duration of pollution, and *vice versa*. *Brahmapurāṇa* takes the rule as local custom (p. 26). The wife and her children should however follow the rule of duration of pollution of their own *varṇa* on the death of the higher *varṇa* husband or father (p. 27). The children should follow the rules of their mother after the father's death (p. 28). In regard to the offering of *pindā* (funeral ball of rice) the rule in the cases of mixed marriages is this: if the wives live with their children in different houses, while owning a common husband, all the children of all the wives should together offer only one common *pindā* but observe the different rules of impurity prescribed for them (p. 28). Wives of different *varṇas* observe, like slaves (*dāsa*) periods of impurity prescribed to the husband or master—i.e. when the master is freed from impurity, the wife or slave is also freed from it. This rule applies only when the husband or master is alive. When he is no more, they follow the rule of duration of pollution of their own *varṇa*. Dependents (*bhr̥takāḥ*), disciples and slaves, who live with the master, are purified as is their master. In a *pratiloma* marriage the pollution of the mother is permanent and lifelong (p. 28). As such marriages are unlawful, the indication of lifelong impurity for those who are descended from such unions is only a way of emphatic condemnation of such unions.

To bring one within the ambit of pollution, descendants of *anuloma* unions must be those sprung from unions contracted in *sāstraic* form. A modern registered marriage, even when the

pollution of either type, unless it is reinforced by a sacramental marriage. But such marriages are within *Kalivarjya*, though legal in some parts of India today. Laksmidhara's treatment of pollution following such unions may justify the inference that he did not regard them as forbidden.

#### OVERLAPPING OF POLLUTIONS (*Āśaucasannipāta*, Parva 5)

It may happen that when one is under birth or death pollution, another birth or death may take place within the circle liable to impurity before the period prescribed for the exhaustion of the original pollution is over. The general rule applicable in such cases of overlapping is stated by Manu : a Brāhmaṇa who comes under a new impurity by birth or death before the expiry of the prescribed ten days for the first impurity is relieved of impurity on both counts on the expiry of the ten days reckoned from the event causing the first impurity (p. 29). In the case of other *varṇas* the termination of the double or overlapping pollution will be the date fixed for the *varṇa* e.g. a month for the Sūdra. This rule is endorsed in all smṛtis. But if the fresh cause of pollution occurs at the very end of the pollution period, the impure period will be extended by two days and nights, if the fresh incident occurs on the last night of pollution, and for three days and nights if it happens on the dawn of the day on which one will become pure (Gautama, p. 30). A bath at the end of impurity must be taken well after sunrise ; hence the rule. Death impurity is more severe than that from birth ; and death rites are more imperative. Hence the rule of Aṅgiras (p. 30) that if a death occurs within the ten or other prescribed days of impurity for a person the death impurity and duties supersede those of the birth. The pollution of the second incident (i.e. of the death) should be deemed to terminate both (p. 31).

#### POLLUTION RESULTING FROM BIRTH OR DEATH IN A FAR OFF PLACE (Parva 6)

News of births or deaths among relations will not reach other relations quickly in days in which communications were

difficult or slow, and news will spread only slowly. Even relations living a hundred miles away might not get the news within the period of pollution. Some may not get the news for months or even years. If the news comes within the period of pollution (*dasāha*, 'ten days'), is mentioned merely as an illustration applicable to the first *varna*) the pollution ceases at the end of the prescribed term, and it does not run for a fresh term from the date of getting the news.

There is some difference of view among smṛtis on the duration of pollution in such cases. Thus, Manu holds that if the news comes after the ten days are over, the pollution is for three nights (*trirātram*, p. 33), while Gautama holds that the impurity lasts only for one night-and-day (*pakṣinī*), and Vasiṣṭha makes it only one night (*ekarātram*). Jābāla holds to the three nights view (p. 34). The differences are thus reconciled by Lakṣmīdhara, following Devala thus : the impurity is for three nights, if the news is heard after the ten days following death and before the expiry of six months, a *pakṣinī* if it is heard after six months and before the expiry of nine months, and after that limit one night only up to twelve months. All are agreed that if the news arrives after one year, a bath clears the relation at once, and he has no pollution.

#### IMPURITY FROM THE DEATH OF CHILDREN etc. (Parva 7)

In the case of children under three years or who have not cut their teeth, and who die in a far-off place, the impurity is cleared by a bath (*sādyas saucam*, p. 35). If the child dies in the neighbourhood it is for a night, but if the *cūḍākarma* (making the hair tuft) has been done for the child the impurity will last three nights. Yama makes the impurity in the case of such a child, if it dies abroad, one day and night (*ahorātra*, p. 36). Yājñavalkya rules instantaneous purity (after bath) for the death of children, who have no teeth, a night for children with teeth but who have not had *cūḍākarma* done, three nights for those who die between *cūḍākarma* and investiture (*Vrata*), and ten nights for boys who have died after Upanayana (*vrata*). Jābāla reduces the period to three nights in the case of boys who have undergone investiture but

are without *ācāra* (*nirguna*, p. 36). Vasiṣṭha makes the impurity last three nights for all children under two who die (p. 37). Pāraskara holds that children under two years, when dead, convey impurity only to their parents, and they are buried, not cremated. If the infant dies within the ten days of confinement pollution, the impurity caused by the death is finished along with the birth impurity at the end of ten days (p. 38).

The three days impurity applies to the death of boys of all *varṇas*, who have not been invested with the sacred thread and the emblems of investiture (staff, bow, goad cloth).

#### IMPURITY SPRINGING FROM FEMALES (Parva 8)

In treating of *āśauca* springing from those of the female sex, its members are divided into classes according to age etc. Till *cudākarma* (roughly the third year) a girl is treated as a child; from that date till she is betrothed, she is treated like a boy, whose initiation (*upanayana*) has not been done. Her betrothal (*vāgdāna*) is for purposes of *asuddhi* almost like her later marriage (*vivāha*) in which the final step, which makes it irrevocable is the taking of the seven steps by bride and bride-groom round the fire, which they have lit (*saptapadi*). Marriage is a *samskāra* (sacrament) to women, and is likened to *upanayana* as it renders them fit for association in religious rites with their husbands. On marriage, a girl passes into the husband's family and *gotra*; to her parental home she is thenceforth a stranger (*parā*). Her liability to impurity hereafter follows that of her husband and his family. Marīci, cited by Vijñānesvara (III, 24), says a girl who has had *kanyakādānam* done is still unmarried even though she may have been offered, i.e., betrothed. She is described as *asamskrta* i.e., *vāgdattā akṛtavivāhā* (p. 40). Her relations have to observe three day's impurity on her death, as she will have died in the parental home (*grhe mṛtā*). Yājñavalkya (III, 24) and Āṅgiras (as cited by the *Mitākṣarā*) treat the undisposed of daughter like children, and prescribe one day for purification on their death. Medhātithi rejects this view (V, 71). For married women there is no transmission of impurity on their death to

the paternal side, while on their husband's side they will convey ten days pollution etc. (*Viṣṇu*, p. 41). If a woman is confined for child-birth or dies in the father's house the pollution will be to that side one day (in the case of distant relations of the father) and three days for the parents. A betrothed girl's death conveys *three* days impurity to the bride-groom-elect's relations and to the parents and their relations according to rule. Till *cūḍākarma*, being like an infant, immediate purification, after a girl's death is the rule (p. 42), and is applicable to all *varṇas*; after *cūḍā* and till betrothal, the impurity is for a day; after betrothal it is three days for both the paternal and betrothed's groups.

If, after betrothal (*vāgdāna*), a girl of her own inclination, elects to marry a person other than the betrothed person, the pollution period for the husband so chosen will be only three days on her death or confinement, but the pollution will not go on to his relations (*nānyesām* p. 43). If after she has taken the 'seven steps' (*saptapadi*), which finalises the marriage, a girl is carried away (*hṛtā*) by another, her original lord's *gotra* (*svāmigotram*) will still be hers, i.e. her previous (i.e. original) husband's (*pūrvabhartṛkam*). If at the time of her abduction or elopement (*kāmatāḥ* such a girl is a virgin *akṣatayoni*), and she cohabits with her new lover, she will, for purposes of impurity, be a *sagotrā* of the new lover i.e. be like a wife to him (p. 43).

In these rules, the point to note is the effect attached to betrothal by a promise, which is treated as equivalent almost to a marriage. A gift promised is treated as good as if it has been made. The change in the *gotra* of a girl after marriage is not "legal fiction," but is treated as a spiritual reality.

#### IMPURITY SPRINGING FROM ABORTION BY RELATED WOMEN (Parva 9)

The discharge of the foetus before the normal period of gestation is termed *garbhasrāva*, and if the foetus has taken a "solid" form, it is termed *garba-patana*. The birth of a child, alive or dead, before the full "ten months" is premature delivery. The terms are used indiscriminately by smṛtis though some (like *Smṛtimuktāphala*) discriminate between them. *Srāva*

means "flow." Medhātithi (V, 64) interprets it not as the flowing out of a liquid discharge but as expulsion *before the right time*.

The standard rule in cases of miscarriage is that from the fourth month of pregnancy, miscarriage results in pollution for as many days as the woman has been pregnant for months; *i.e.*, the months of pregnancy and of pollution should be equal. If there is a premature birth before the seventh month (and after the sixth) the still-born child should be dressed up and buried, and the pollution should be for as many days as there have been months. But, if the child survives the birth, it must, according to Medhātithi, be treated as a case of ordinary child-birth, and the mother and father observe the full term of ten days impurity, while, if the child dies, it is to be only for as many days as there have been months of gestation. In regard to menstruation, he rules that if a woman's flow of blood ceases before the end of three days, she must still observe the full three days pollution, while, even if it continues after the third day she is to be deemed as "fit" to be touched, but not fit for participation in religious rites. The rule of impurity for miscarriage applies to all castes. Hārīta prescribes only three days impurity for abortion, if the foetus is not developed fully into a child, when the impurity will be for ten days, whether the child is born alive or is still-born (p. 44). The prescription of 'immediate purification' (*sadyas-saucam*) by Sumantu (p. 45) for miscarriage is interpreted by Kullūka (V, 66) not as an alternative for the mother's longer term of impurity, as per rule equating the term to the length of pregnancy, but as referring to the father. Immediate purification is for relations also.

#### IMPURITY IN SPECIAL FORMS OF DEATH (Parva 10)

Death in certain contingencies causes no lasting pollution but one becomes pure on learning of it by a bath (*sadyas sauca*). These are: death in riots of unarmed mobs (*dimba*) the battle field (*āhava*), death by lightning (*vidyut*), death by order of the king, and death on account of cows and Brāhmaṇas (*i.e.*, in their defence). Death in the battle field must be to one who fights in it according to rule. In all these cases immediate

purification ensues to relations. These are all cases of involuntary death. There are cases in which one of his own accord seeks death. Instances cited are ‘going on the last journey’ (*mahāpathagamana*), i.e., proceeding onwards till one drops down dead, like the Pāñdava brothers, or committing certain forms of suicide that are not only permitted but commended, such as flinging oneself from the crest of certain holy hills (*bhr̥gupatana*), drowning oneself in a holy stream (like the confluence of the Ganges and the Jumna at Prayāg), or voluntary starvation (*prāya*)—even though suicide without such a cause is regarded as leading to the rejection of funeral rites to the person who commits it. Jābāla adds to the list of immediate purification-giving deaths, those from starvation by famine (*durbhikṣa*), revolution in the kingdom (*rāstrasaṃpāta*) or break up of the state, and Hārīta adds to the number, cases of death from attacks by wild animals. Kāsyapa prescribes *three* days pollution to the relations of those who are killed in some of these ways, instead of instant purification (*sadyas-saucam*) and so does *Brahmapurāṇa*. The discrimination is explained thus by Mitramisra (p. 47, footnote) : In the case of persons killed when facing an enemy there is immediate purification, while those who are slain when running away convey three days pollution ; if a king sentences a person to be killed for an offence deserving death, the pollution is immediate but if the offence is trivial, then the death leads to three days pollution ; accidental death gives three days pollution while death courted by one in *sāstraic* ways gives instantaneous purity. It is noteworthy that immediate purification results from the death of relations who are outcastes (*patita*), the idea being that the persons who died were outside the pale of Society.

#### POLLUTION FROM DEATH OF UNRELATED PERSONS

(*Asapindāḥ*) Parva 11

Certain social or official relations create bonds like those of relationship by blood or by marriage. Such is the relation of the Teacher and pupil (*guru-siśya*), the inherent idea being that the relationship was established when, after *upanayana* the pupil lived and studied under the Teacher in the teacher’s family

and house (*gurukula*). Such a *guru* is like a father, and by analogy, the ten days pollution springing from the death of a father attaches to a pupil on his *guru*'s death. Other teachers (\(ācāryāḥ\)) under whom one has pursued supplementary studies are like *sapindas* and their death leads to three days pollution. It is noteworthy that smṛtis attach the pollution only to death in the families of the Teacher. The pollution is also reciprocal. The funeral rites of the Teacher may be done by the pupil. In such pollution, religious rites are interdicted as in the death-pollution periods following the death of relations by blood. In the case of a learned Brāhmaṇa of the village who dies, the death causes one day of pollution to all fellow villagers (p. 51). In the case of a fellow student, whose death is heard of after the ten days, the impurity is for one day (p. 52). The death of the wives and sons of the Teacher confer pollution analogous to those of similar blood relations.

If one's king dies the pollution lasts till the stars appear at night (*sajyoti*, p. 52) or a friend, who lives in the same house but is not learned in the Veda (p. 52). For an officiating priest (*ytvik*) one should observe on his death impurity for a night or day (*pakṣinī*).

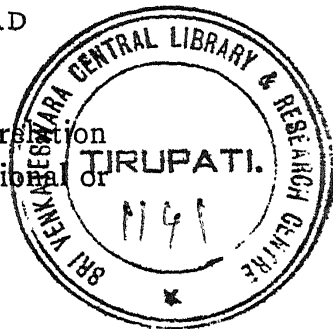
#### IMPURITY FROM OTHER RELATIONS (*through the Mother*)

For a maternal uncle's death the impurity is for a *pakṣinī*, for a maternal grandfather it is for three nights, for the birth of a son to a daughter three days (p. 53), for a brother-in-law and father-in-law one day, and one day for a wife who has left him for another (*anyagatā*, p. 54), three days for a *kṣetraja* son (*i.e.* a son born to one's wife by another person). In exceptional cases like that of a woman having two husbands, one after the other, both have impurity. For a wife who had been married to another before becoming his wife, three days pollution should be observed by the second husband (p. 55).

#### IMPURITY DURING THE DISPOSAL OF THE DEAD

(*Nirhārās'aucam*) Parva 12

He who touches a corpse of a person who is not a relation is purified by a bath, if the contact has been unintentional or



accidental, but if he has deliberately touched the corpse (*abhi-sandhipūrvā*) the impurity will last for three days (p. 58). The directions of Manu are that he who carries the corpse of an *asapinda* twice-born person, as if he was a relation (*i.e.* out of friendship) is purified after three nights, but if he also eats in the dead man's house he has impurity for ten days. If he neither stays in the dead man's house nor eats in it, he is purified after one day. He who accompanies the funeral *cortege* (*anugamya icchayā*) of his own wish, whether the dead person was a relation or not, is purified after he has bathed with his clothes on, touched the fire after the bath and sipped clarified butter. He who shares the bed and seats of persons under pollution for ten days, following death, becomes like them untouchable for that period. He who eats the food of those under pollution shares in full their pollution. If one who is not a relation dies in a man's house, the owner has three days pollution (p. 57). If a man is forced (*akāmataḥ*) to eat the food in a house under death pollution, he has pollution for three days. If a person enters the dead man's house, after the party returns to it, in due form, after cremation, he is purified by a bath, even though he may have previously touched the corpse (p. 58).

The disposal of a corpse being a social obligation, a *dvija*, who carries to the cremation ground the corpse of a destitute and relationless Brāhmaṇa (*anātha*) does a meritorious act, like the performance of a sacrifice, and if the person who does this selfless task is a Brāhmaṇa, he obtains immediate purification by a bath, even if he has borne the corpse and placed the fire on it (p. 59). But a Brāhmaṇa should not follow a Sūdra corpse, and if he does so, he is impure for three days. If he cremates the corpse of a non-Brāhmaṇa or carries it for wages, he has impurity equal to that of a member of the caste of the deceased person (p. 59). A disciple who cremates his teacher's body for money is impure for ten days.

#### PERSONS WHO ARE FREE FROM IMPURITY

(*Anāśaucināḥ*) Parva 13

A king in the discharge of his duties is free from pollution. The teacher does not contract impurity from a disciple even if

the latter gets impurity on the death of his father. The king's domestic priest, being essential to the king, is free from pollution, as it may affect his public duties. Those under a vow and engaged in a sacrifice (*satra*) are free from pollution. But all of them have to bathe before becoming at once pure again. The king's servants in the discharge of their duties are also free from impurity. A Kṣatriya in the field of battle, a Vaisya in the midst of his herd of cows, a Brāhmaṇa engaged in a sacrifice, *satrī* and an acolyte (*Brahmacārin*) are always free from birth and death impurity.

Impurity springing from birth or death, and making the persons untouchable, does not operate in sacrifices, marriages and in battle fields (p. 63). The acolyte cannot give up his studies when his relations are under birth pollution. He has only three days impurity on the death of his parents (p. 64). Slave men and slave women (domestic servants), artisans (*kāravāḥ*) architects (*silpināḥ*), physicians are all under the rule of immediate purification. When one is engaged in making a gift (*dāna*) he is unaffected by pollution. Āṅgiras applies the exemption to *devayāga* or divine worship (p. 64), and Viṣṇu to the dedication of idols (*devapratisthā*), as well as to anarchy in the country (*desaviplava*). Yama points out that the rules are intended for normal times (*svasthakāla*) only, and that when abnormal conditions spring about there should be relaxation of impurity (p. 65).

#### RELATIONSHIP OF SĀPIṂDYA (Parva 14)

In a broad sense, as taken by Kullūka, *Sāpiṇḍya* only implies relationship. The principle is important for determining the degrees of prohibited marriage of a man and a girl, the duration of pollution by birth and death among relations and for rights to and shares in inheritance of ancestral or other property. *Pinda* is the term applied to the ball of cooked rice which one offers in a *srāddha* or funeral rite to departed ancestors or relations. In this sense, *sāpiṇḍya* is taken by Jīmūtavāhana and his followers as meaning the relationship within which the obligation to offer *pindas* exists reciprocally among relations. But, as pointed out by Dr. MM. P. V. Kane

(*History of Dharmasāstra*, II, p. 472) he does not apply this interpretation of *sāpiṇḍya* to *āśauca*. *Piṇḍa* also means a "particle" and Vijñānesvara takes it to mean a particle of the body: *sapiṇḍas* are all those who have common particles derived from the same body, i.e. descendant of a common ancestor. The application of this principle will lead to a very indefinite extension of the circle of *sāpiṇḍya*. Accordingly, the limits of *sāpiṇḍya* are laid down in smṛtis to the seventh person, above or below a person, calculated on the male or agnatic side alone, and if a mother intervenes, to the fifth person, on either side. The husband and wife are treated as *sapiṇḍas* of each other on the ground that they together contribute particles to the making of a common offspring. The reckoning is from the person himself (*ātmā*) and goes up above to his grandfather's grandfather's grandfather. Similarly it goes down to his grandson's grandson's grandson. The common ancestor, who is seventh above is termed *kūṭastha*. Above the seventh, upto the tenth, or according to some upto the fourteenth, the ancestors are called *sakulyā* or *samānodakāḥ*. Lakṣmīdhara does not offer a definition of the term but is content to quote authorities to indicate its limits. After citing Manu's definition of the limits of *samānodakatā* extending till ancestral names are forgotten, he gives the practical limitation of it to ten steps, reckoned from one. *Sāpiṇḍya* in the case of women is restricted by Vasiṣṭha to three generations (p. 67).

*Brahmapūrāṇa* (p. 67) holds that collateral agnates beyond the third generation partake only of the leavings, and not *piṇḍa* (*lepabhāgīnah*). The full seven generations of *sāpiṇḍya* exists only for those born of mothers of the same *varṇa* as the fathers. In the case of sons born to Brāhmaṇas from women of lower *varṇas* the *sāpiṇḍya* relationship stops in the third generation (*trīpauruṣam*), if they dwell undivided from the father *avibhaktārthabhāgīnām*, p. 68).

#### CARRYING THE CORPSE (*Pretanirharanam*) Parva 15

The corpse of a Sūdra should be carried out through the southern gateway of the town, while the corpses of Vaisyas, Kṣatriyas and Brāhmaṇas should be carried out through the

western, northern and eastern gateways (Medhātithi, V, 92). The corpse should not face the village (*grāmābhimukham*), when it is being carried out. If a Brāhmaṇa's corpse is carried out by Sūdras, when Brahmaṇas are available to do the work, the contamination prejudices the dead man's ascent to Heaven. The interdiction applies to corpses of other *dvijas* also. If a Sūdra volunteers his help to carry the cremation fire or firewood for even a master, he is guilty of an unrighteous action. A Sūdra corpse should not be carried by a twice-born person (p. 70). Sons are to carry out the corpses of parents, but Sūdra sons cannot carry out their *dvija* father's corpse, or the corpse of their *dvija* step-mother (*Viṣṇu*). The Brāhmaṇa should not accompany the Sūdra's corpse (p. 70).

### RITES TO THE DEAD (*Pretasamskāra*) Parva 16

Cremation is forbidden to dead children whose teeth have not appeared *ajātadantāḥ* or to those who are still-born. They should be simply buried in holes dug in the ground, the *Yamagāthā* (*Rig Veda*, VII, 3, 11. 11-12) and *Yamasūktam* (*Rig Veda*, V11, 6. 14, 1-16) being chanted at the time. No water libations should be offered, and impurity disappears with a bath (p. 71) Hārīta allows cremation in the case of children one year old (p. 71) but two years of age is regarded as equal to dentition. The burial should take place in "pure ground" (*Sucau bhūmau*), i.e. it should not be buried in a public burial or cremation ground, which are regarded as always impure. The relations, according to Manu, are to observe impurity for three days. There is an option to offer libations to a dead child which was three years old, and which has undergone the naming ceremony (p. 72). A boy who has undergone investiture should be cremated, and the relations should return silently to the village i.e. after the hymns to Yama had been recited at the cremation ground. Gautama prescribes libations to those who have died after the rite of *cūḍākarana*, and for the wives and daughters (married also) of dead adults. One who has lit (and maintained) the Fire (*āhitāgnih*) should be burnt only by that fire. But it may happen that such a person may die abroad or when on a journey, and his cremation then done in an ordinary

fire. Both Gautama and Vasiṣṭha direct that in such a case a second cremation be done, with his fire, and the usual rites, by his relations on a dummy figure made of *kusā* grass, and the usual period of impurity be then observed (p. 73). The fire to be used on the second cremation is the *dakṣināgnyi*: and his sacrificial utensils should be cremated with him (Kane, *op. cit.*, II, p. 985), Yajñapārsva (p. 75) prescribes the use of a dummy corpse of *palāsa* twigs, bound together with a woollen string and pasted over with barley-dough (p. 76). The same should be done for the wife of such a person, when she dies. In regard to those who do not maintain the Vedic fires, the *grhyāgnī*, the nuptial fire which is maintained by the *grhastha* should be used. During the second cremation the words "This man is to the celestial world (*asau svargāya lokāya*, p. 79) should be uttered. The chaste wife should be similarly cremated (p. 80).

#### LIBATIONS TO THE DEAD (*Udakadānām*) Parva 17

When the corpse has been taken to the cremation ground and laid there, the mourning relations, shall go round it, the youngest leading (in sequence) from the right to the left, saying "*apa nah sosucadagham*." After the body has been set on fire, they should, without looking on the burning body (*anavekṣamāṇā*), and facing south, enter a pool of standing water, with only their waist cloth on (and the sacred thread reversed), all the time muttering the hymns to Yama. They should plunge into the water at once. They should with both palms offer a libation to the dead person, mentioning his name and *gotra*. The libations should be offered, according to Vasiṣṭha on even days, after the death. After rising from the water, after the stone (*pāśāṇa*) has been installed, they should offer libations on it, till the ten days are over, one additional for each day, in the case of the Brāhmaṇa, and in the case of the other *varṇas* for each day of their respective periods of pollution. After the first day, three libations should be offered to the dead person daily. Before offering the libation one should ask his wife's brother (if he is married) if he is permitted to offer the libations, and after receiving his assent he should proceed to make the libations (p. 84). Āpastamba

notes that the mourners should have their hair knot loose i.e., have dishevelled hair, and he allows the bath in a river. He also wants the libation to be repeated thrice (p. 84).

The libations are to be offered to those above three years who have died, among *sapindas*, and also to teachers, maternal grandfather, the king, fellow students, maternal uncle, and relations on wife's side (p. 85) optionally. Outcastes (*patitāh*) and acolytes are not permitted to offer libations. Pāraskara allows the libations to be offered to unmarried female relations (p. 86).

#### THOSE NOT ENTITLED TO LIBATIONS

##### WHEN DEAD (Parva 18)

Manu denies the suicide, the renunciate and the children of forbidden unions (*samkarajāti*), the abortion—causing woman, the woman who drinks, the unchaste woman, and the heretic. Lakṣmīdhara notes that an old man, who overcome by disease and bereft of the opportunity for daily baths, etc., ends his life by suicide in any form will still to cause three days impurity to relations and get libations from them. Murderers are bereft of the right to libation. Viṣṇu directs that on the death day of an outcaste, a female slave of his must upset with her feet a pot full of water, saying "Drink out of this!" (p. 88). Ascetics do not receive libations. Bad women and offenders denied libations should not themselves offer libations to the dead. Among them the eunuch is also included (p. 89). An acolyte does not break his vow by performing the funeral rites to his parents, teachers etc. and reverts to his vows after the rites. Vasiṣṭha restricts the exemption to doing the rites to parents (p. 90), while Manu, Yājñavalkya a Baudhāyana extend it to the teachers.

#### CONSOLATION IN GRIEF (Parva 19)

The removal of sorrow caused by death is technically named "*sokāpanodana*." After the mourners have bathed on the cremation day, offered libations, and come out of the river or pond, they should seat themselves on a lawn (*sādvala*) and hear extracts from old legends and epics showing the fleeting nature

of life, the inevitability o death etc. The man who holds to the bubble of life as permament and mourns is a fool. Why should one lament when the body composed of the five elements returns to its constituents ? The tears of mourners fill the dead man's spirit. Heroes have perished. The wailing of mourners handicaps the released spirit. Bhūridyumna, an ancient hero, lost his place in Heaven, owing to the drag of the sorrow of his relations (p. 92). Unions end in parting. Death is as natural as youth etc. The union of body and spirit is like the contact (momentary) of log with log in the ocean. Rebirth is certain to the dead. One is followed only by his good and bad deeds, and not by relations. So exert to make the dead man's spirit join the manes in the world of manes.

#### RE-ENTERING THE HOUSE AFTER CREMATION

Re-entry into the house after cremation is hemmed in by a number of rules, dictated by the desire to avert ill-luck and to ensure purity of relatives. In going back to the house the younger members of the funeral party of *sapindas*, should lead (p. 98), and all the persons should chew *margosa* (*nimba*) leaves perhaps as a token of the bitterness of the grief. They should place their feet on the stone threshold after washing their feet in water mixed with cowdung, and after sipping water (*ācamya*). Those who have handled the corpse should not re-enter the village till the stars appear (*ā-nakṣatrādarśanāt*), i.e., till it is dark. If the cremation takes place at night, the re-entry of such persons should take place only after sunrise next day, but if formally permitted by Brāhmaṇas they may re-enter earlier. They should sleep in the period of impurity on the ground and eat on leaf plates in special sheds with thatched roof (*pārṇakuṭī*). Touching the fire or oil is also prescribed as pre-requisite purification by Āśvalāyana (p. 99). No food should be cooked in the house of the dead on the night of the death. For three nights they should not eat food which has salt in it. In returning to the village, they should not look on the cremation ground (p. 99). Pāraskara prescribes chewing leaves of *picumanda* in place of *nimba* leaves, and the chewed leaves should be spat out before entering the house. For three nights the relations

should abstain from connubial intercourse. Food should be taken only by day, and it should not be meat, nor cooked in the house, but it may be purchased (*kṛītvā*) or obtained as a gift (*labdhvā*). Milk should be mixed with water and offered to the dead soul with the words: "Dead person, bathe in this." Before entering the house the clothes worn during the cremation should be discarded and fresh clothes worn. Flowers, balls of food, drink and unguents should be placed on the floor (of a shed) for the dead spirit. One meal daily is the rule for three days (p. 100). For ten days they should sleep on grass mats spread on the floor, and not on soft beds. On the eleventh and twelfth days come the *srāddhas* to the dead. For eleven days water should be offered to the spirit (p. 101). The offerings of water to the spirit should be made on odd days (p. 101, Gautama). The water libations to the dead should be made outside the house (*bahih*, Sumantu, p. 102).

On the ninth day one should take a shave and have his nails clipped (p. 102). Āpastamba directs that only those younger than the dead man should shave on the ninth day, but even they should not shave off the top-knot (*sikhā*). A *brahamcārin*, who has completed his studies but not married (*saṁavṛtta*) should not get shaved on such occasions, as such persons can shave only during great sacrifices (*satra*, p. 103). On the tenth day, the mourner should go to the adjoining jungle (*aranya*), and after a shave bath and purification, wear new cloths (*ahatavāsāḥ*) and re-enter the house. After doing the *srāddha* meant for one person alone, viz. the dead (*ekoddīṣṭa*), he may proceed to other rehabilitation rites (*svāstyayanam*, p. 104). A pacificatory rite should be done on return home on the tenth day (*sānti*). An odd number of Brāhmaṇas should be fed. At the end of the impurity, and after the *sāntikarma*, the Brahmana mourner is rendered pure by *ācamana*, the Kṣatriya by touching his horse, chariot or weapons, the Vaisya by touching a goad or the string that holds cattle, and the Sūdra by holding his staff (*yasti*, p. 106).

#### COLLECTION OF UNBURNED BONES (*Asti-sañcayanam*) Parva 21

The rite of collecting and disposing the uncalcified bones left by the cremation should be done, according to *Viṣṇusmṛti*,

on the fourth day after the cremation (p. 107). He advocates their being thrown into the waters of the Ganges, as it would ensure heaven for countless years to the deceased. In Kāsi the practice is to perform the sañcayanam immediately after the cremation is finished, and bones and ashes are alone left. The bones should be placed with appropriate mantras in a pot, after being collected with the thumb and little finger, and spread over *kusa* and besprinkled with ghee, milk and sandalwood paste. *Gobhilasmyti* asks the rite to be done on the days following cremation or on the third day (p. 108). The mourner should wear his sacred thread reversed (*prāci-nāvīti*) and should be silent when performing the rite. Āsvallāyana directs the doing of the rite within ten days of death, on an odd with only one asterism (*nakṣatra*), and depositing the bones in a pot and covering it up with a lid, after throwing some earth within, in a spot near water where only rain water shall flow on it and it will not be splashed on by the water of the river or tank (p. 108). *Brahmapurāṇa* (p. 110) directs *bali* offerings to be made to the goblins of the cremation ground, before the *sañcayanam*. The pot containing the bones should be new, and it should be left at the foot of a tree or in a jungle. Either the grandson (by a daughter) or a brother may throw the bones with the vessel into the Ganges. The rite of *sañcayana* may be done, according to this authority, on the third day for a *vipra*, on the fourth for a Kṣatriya, on the fifth for a Vaisya and on the tenth for a Sūdra or, according to the custom of the country. The rites to the dead spirit should begin after the *sañcayana* (p. 11). A *vipra* who transports the bones of persons other than his parents and his blood relations, earns ill-luck (*bhāgyakṣaya*) and should perform an expiation (*cāndrāyanam caret*, p. 113).

#### BODILY PURITY (*S'arīrasuddhi*) Parva 22

The human being an animate person, his purification implies internal as well as external purity, *i.e.* subjective as well as objective cleansing. Earth and water are the ordinary means of cleansing. The Fire cleanses earthen vessels and in cases of exceptional impurity those of metal. The excreta of the cow

form another potent source of ceremonial purity. Bodily impurity may consist of dust adhering to the body, or dirt sticking to it, or smell and dirt due to perspiration. These are removed by rubbing the body well with clean earth, and washing it away, and ending by a bath.

In regard to the bath, the rules of proper sanctifying bath are laid down elaborately in *Niyatakālakāṇḍa* (pp. 17-85).

But a living being gets impure by subjective causes or unseen agencies. A woman with impure thought is held to be cleared from their effect by a menstrual discharge (*rajasā stri manoduṣṭā*, p. 114), and wealth (*artha*) and food (*annam*) by their source being uncontaminated. Food (*āhāra*) may be both a source of impurity (if it is condemned food) and of purification, as in the eating of clarified butter (*ājyam*) as part of a purificatory rite, or swallowing cowdung or (*pañcagavya*).

The treatment of the means of mental purification leads to the enunciation of rules of high ethics. Thus, the learned are purified by a forgiving disposition, which is to say that learning bereft of that temperament is impure. "He is pure who gains wealth with pure hands," not he who purifies himself with earth and water. That is, external purification is ineffective without right thought feeling and conduct. The sources of impurity are not merely physical but social. Thus listening to slander pollutes the ears, the eyes are contaminated by lustful glances on the women of others (*parastridarsana*) the tongue by tale-bearing (*paisunya*), the limbs by killing and theft, the soul by thoughts of inflicting pain (*himsā*). The drift of such dicta is that mere physical cleansing is not enough to make a person really fit to do religious rites. He must possess both moral and mental purity also. Sinful thoughts (*apuṇya*) contaminate the mind; the remedy for it, according to Hārīta (p. 118) is meditation on God (*Viṣṇucintanam*). Looking at the solar disc (*ādityadarsanam*) is a means of getting over impurity caused by misuse of the eyes, but it is ineffective where one has seen with lustful eyes a naked woman (other than his wife), because it is a combination of bad thoughts with misdirected vision.

Evil dreams are held to convey impurity. The body below the navel is held impure and touching such parts must necessitate purification by a bath or washing the contaminated hand (p. 122).

PURIFICATION FROM BATHING (*Snānasuddhi*) Parva 23

A bath is the means of removing the impurity caused by the touch of a *candāla* (*divākīrtya*), an outcaste, a menstrual woman and one who is under impurity by confinement (*sūtikā*) as well as a corpse or a person who has touched a corpse (p. 123). When one sees impurity-causing things, he is cleaned by sipping water (*ācamana*) and the repetition of certain *mantras*. If one touches human remains that are still wet, he must bathe, but if they are dry (*nis-sneham*) he must do an *ācamana*, see the Sun and touch the hind quarters of a cow, but *Brahmapurāṇa* directs a bath in the latter case also, which is explained by Lakṣmīdhara as necessary when the contact is made deliberately (p. 124).

Manu directs that one who vomits or purges should bathe and eat *ghee*, but if the attack comes on after food it is enough if he performs an *ācamana*. After sexual intercourse the man must bathe to get rid of the impurity (p. 124). After a shave one must bathe.

The touch of a dog is generally held to need a bath, but Gautama is satisfied with the washing of the limb that has accidentally touched the dog (p. 125). The touch of the village pig, cock, etc. needs purification by a bath, if done intentionally. An unclean person touching another unclean person needs a fast for a day to restore his old condition (p. 126). Touching human remains or excreta necessitates a bath and *ācamana*. He who travels on the road with a *candāla* must bathe with his clothes on, to regain purity. Trees on burial mounds (*caityavṛkṣa*), a funeral pile (*citi*) a sacrificial post (*yūpa*) and a seller of Soma (*somavikrayin*), necessitate if touched or contacted a full bath (p. 127). Touching a leper necessitates a bath. If a crow strikes a man on his head he should bathe (p. 128). Touching the donkey and the camel also necessitate a bath. Kāsyapa prescribes some additional rites of purification (p. 128). A bath is also needed for touching a vessel containing intoxicants (*madyabhāndam*) and its contents (p. 129). The part of the body (other than the head) touched by a washerman, a maker of nets, a worker in leather, a hunter, an actor and a woman

who commits adultery irrespective of *varna* is rendered clean after a wash of the part of the body that contacts them (p. 129). The removed garland of an idol of S'iva is impure and its contact necessitates a complete bath (p. 130). One on whom the excreta of a crow or other bird falls must bathe. A bath in water collected by day purifies an impurity acquired after sunset, except that from touching a corpse (p. 131). A sick man, who is unable to bathe, is purified by the touch of one who bathes instead (p. 132).

### PURIFICATION OF INANIMATE OBJECTS (*Dravyasuddhi*)

#### Parva 24

Metallic objects, gems and objects of stone are rendered clean by the use of ashes, earth and water, for rubbing and washing. A vessel of gold is made clean by mere washing, if it shows no stain, and so also a vessel of silver. Copper, iron, brass, pewter, tin and lead must be cleansed by alkaline substance, or acid, followed by a wash in water. A liquid is purified by immersing in it two blades of burning *kusa* grass, a solid by sprinkling water on it, and a wooden object by planing it. Sacrificial vessels are rendered pure by rubbing them with the palm and afterwards rinsing them with water (p. 133). Hot water may be used to clean other sacrificial accessories. Large heaps of grain and of cloth are made pure by sprinkling water on them, while small heaps must be washed. Silk and woollen stuff are cleaned with alkaline earth, blankets with pounded *arista* fruit, *amsupatṭa* by *bel* fruit and linen cloth by a paste of yellow mustard. Conch shell, horn, and ivory must be cleaned like linen stuff, or by washing in cow's urine. Grass, wood, and straw become pure by being sprinkled with water, a house by sweeping and smearing its floor with cowdung, and an earthen vessel by being placed in fire (p. 134). Flowers, fruit, roots and seats are made clean by mere sprinkling with water (p. 135). The antelope skin is cleaned by a brush of tail-hair. Gums, resins, sugar, salt, colored powder, and woollen stuff are made pure by being sprinkled with water (p. 136), but if they are made very impure, Devala directs their abandonment (*parityāga*). Idols should be bathed and re-dedicated (p. 138).

Wheat, paddy, barley and other grains are cleaned by being put into a mortar and threshed. (p. 142). Grass and firewood are cleaned by exposure to the Sun (p. 142). Polluted bedsteads and beds should be washed (p. 143). One's wife, cot, seat, vehicle, boat, pathway and grass are pure to oneself, but if used by others are impure (p. 144).

One's clothes should be washed daily to fit them to be worn in religious rites (p. 146). Woollen goods do not become unfit for use by contact with corpses etc. (p. 147). He who touches an unclean object pollutes only himself, and his touch will not pollute another. Only those vessels that are impure should be cleaned, and all vessels in a group (p. 148).

### PURIFICATION OF EXCESSIVELY IMPURE OBJECTS

(*Atyantopahatānām S'uddhiḥ*) Parva 25

"What has been defiled by bodily dirt or excreta (*s'arīra-mala*) or by fermented liquor (*surā, madya*) illustrates the height of impurity," says *Viṣṇusmṛti* (p. 149). He directs that defiled metallic vessels be placed in the fire, articles of wood thrown away, as also earthenware, of bone or ivory be scraped on the surface, articles of conch, or shell or mother of pearl be buried deep in the earth for seven days as also gems, crystal, or stone articles. If a garment is defiled badly, the part so defiled must be cut off and cast away, if even after washing that part shows stains. Hārīta notes that new cloths, which show some sign of color or smell on account of starching, may be worn unwashed, but for all clothes washing is the mode of purification. Metal objects contaminated by semen, urine, or excreta should be scraped clean (*ullekhanam*) with ashes (*bhasmanā*) and then washed seven times. This is an alternative to placing them in the fire, and is suggested by *S'ankha-Likhita* (p. 149). Objects which have been defiled by urine, ordure, blood, semen, or a corpse, but are not offensive to sight or smell, and are of metal shall be rubbed clean with cowdung or ashes twenty-one times" (Baudhāyana, p. 150); but non-metallic objects so contaminated are to be thrown away. Tears, phlegm and liquor are all defiling causes. Articles which cannot be easily cleaned should be thrown away. Objects of leather should be also washed like

cloth, or have the defiled parts cut off (p. 151). Wet skins should be thrown away. Devala classifies defilement into four types: contaminated (*dūṣita*) i.e: defiled by contact with unclean objects or persons, which are rendered fit for use by sprinkling with water (*proksaṇa*) ; objects that are forbidden, like improper food and drink (*varjya*), which have simply to be thrown away ; in the same category are persons who are temporarily or for stated periods impure e.g. a menstrual woman, a woman who is under pollution after child birth (*sūtikā*), who should be kept at a distance for the specified periods of impurity ; what has been spoilt (*duṣṭa*) like leather which has been defiled, which are cleanable in specified ways; and things which are naturally impure (*kasmala*) like a corpse (*kunapa*), pus (*pūya*), human bones etc. which should simply be abandoned.

### PURIFICATION OF THE GROUND

(*Bhūmisuddhi*) Parva 26

Land is cleansed (ritually) in five ways, according to Manu : sweeping, smearing with cowdung, sprinkling with the urine or milk of cows, by scraping (*ullekhana*) and by stalling cows on the spot for a day and night (p. 152). Yama adds five other modes: digging up the contaminated ground (*khanana*), filling it up with new earth or material (*pūraṇa*), burning up the floor (*dāha*), and cutting it up or scraping it (*abhigharṣana*), and by leaving it unoccupied for some time (*kāla*). Mitramisra gives a triple division of land-uncleanliness for ritual use (*apavitra*) ; *amedhya*, *duṣṭa*, *malina* (p. 152), cleansed respectively by five, four, three and two and the last of the above modes. A place in which a person has died or been delivered of a child or where a corpse or human remains have been kept is contaminated in an excessive way as also where outcastes have lived (*amedhyāḥ*), and ground which is full of unclean insects and maggots. Superficial accumulation of unclean objects makes a land dirty (*malina*). A house is rendered pure by being swept first and then rubbed all over with cowdung. (Yājñavalkya, p. 154). A temple ground which has been defiled should have its flooring dug up, and the *debris* thrown far out of the village or town (p. 154). Parāśara declares the following to be pure : e.g. water

flowing on road drains, road and pathways, boats, grass and burnt brick and they are not polluted by touch of unclean persons or animals (p. 155). Viṣṇu declares : " Mire and water on the high road that have been touched by low caste people, by dogs or by crows, as well as buildings constructed with burnt bricks are purified by the wind " (p. 155). A road is cleaned also by sunlight and the rays of the moon (*Yājñavalkya*). Seven types of earth cannot be used for purification : earth from anthills, or which has been scraped away from a hand, or dug up from under water, or from the road or from the bottom of trees, or which remain after use in removing impurity, or which has been used already for plastering (*lepa*). Earth white, red or yellow in color, or which is full of grit or sand cannot be used for cleansing.

#### MAKING WATER FIT FOR RITUAL USE

(*Udakasuddhiḥ*) Parva 27

Water that is sufficient in quantity to satisfy the thirst of cows, which springs from the earth (*bhūmigatā*), which is not contaminated by unclean things, and which possesses *proper* smell, color and taste, is always pure (Manu, p. 157). " Water which is collected on the ground is never rendered unclean " (*āpo na duṣyanti mahītalasthā*, p. 158). If an animal with five digits has been found dead in a well, the entire water of the well should be baled out, and its bottom should be wiped dry with a cloth (*Viṣṇusmṛti*, p. 158). " If it is a well constructed with burnt bricks a fire must be lit within it, *pañcagavya* should be thrown in, when fresh water collects, after the old water is baled out. " For small ponds, the same process should be applied. Large tanks are not defilable. Wells, small tanks etc. are cleaned by baling out a hundred pots of water, and then throwing in *pañcagavya*. Water that has stood over for a night after collection in pots should be thrown away. (p. 160). Water should not be collected by night (p. 161). Wells and tanks untouched by *cāndālas* are pure. How can water, which purifies all things be itself made pure asks Brhaspati (p. 162) The water is cleaned by air, sunlight and moon beams and *pañcagavya*.

PURITY OF COOKED FOOD (*Pakvānnasuddhiḥ*) Parva 27-A

Cooked food that has turned sour should not be eaten, but if it is washed clean in water, till the acidity disappears, it may be eaten in times of distress (p. 163). Such stale rice, if seasoned with pulse, may be eaten after being washed and mixed with *ghee*. Food that has been contaminated by hair, mosquitoes etc. may be eaten after being dusted with powder, and washed in water. Food seen by a newly confined woman or by out-castes may be eaten after being washed and touched by gold (p. 163). Accept what is praised in food, and reject what is condemned. Minute animalcules do not make cooked food unfit for consumption. Food that has been defiled by being smelt by a cow, or by hair being found in it may be used after being washed. Any part of a heap of food in which defiling objects like hair etc. are found may be removed, and the remainder eaten after it is washed.

Clarified butter, honey, *pāyasaṁ*, milk, jaggery, sugar-cane juice and butter milk or curds are not rendered unfit by being brought in vessels of Sūdras (p. 165). Oils are rendered fit for use again after being boiled. Mined objects may be eaten after being sprayed with *ghee*. Cooked food seen by persons who should not see it, may be rendered fit for use by being sprinkled with *ghee*. Food that has been touched by monkeys, dogs, goats, cats, crows, and vultures should be cast off, according to a general rule, but Hārīta allows their consumption after being washed in water in which gold, coral, silver, and sapphires have been dipped, and it has been sprayed after repeating proper *mantras*, taking a piece of flaming *kusa* round it, and making sunlight beat on it (p. 167). If a large heap of food is contaminated, a small portion may be taken out and the rest purified, as above. Baudhāyana specifies the *mantras* to be recited in the purification. Preparations of milk, oils etc. can be purified by pouring them from one vessel into another. Food exceeding in quantity a *droṇa*, if defiled by the touch of dogs or crows, need not be thrown away but be purified. The rules of contact-impurity do not apply (even to food) in festivals, in places of pilgrimage, during marriage festivities, when there is a conflagration, in battle, or rebellion. Questions of impurity by touch

need not be raised in cowstalls, oil mills, sacrificial halls, and where women, children and sick or infirm persons are concerned. (p. 169). Preparations in oil may be eaten even if made by Sūdras (p. 169) as also *pāyasaṁ*.

#### EXCEPTIONS TO THE RULES OF IMPURITY

*(Asucyapavādāḥ)*

The concluding *Parva* (*i.e.* the 28th) is devoted to an enumeration of exceptions to the rules of impurity. It begins with a declaration of Manu that the woman's mouth is always pure (so that kissing her causes no contamination), a bird is pure when it makes a fruit fall (by pecking at it), a suckling calf (or child) at the flow of its mother's milk and a hound on catching a deer. In the last three cases there is a transferred epithet: the pecked fruit is free from impurity and can be eaten, the udder and the woman's breast are not impure through sucking, and the touch of a dog does not contaminate the venison. The whole of a woman's body is described as free from impurity during sexual intercourse (*ratisamyoga*). If an animal whose flesh is allowed to be eaten is slain even by a *cāndāla*, it can be deemed free from pollution and may be eaten (p. 171). Mosquitoes (*masakāḥ*) and flies or bees (*makṣikāḥ*) do not carry impurity to the objects or persons they touch. One's bed and seat are always "pure" to him, and he may occupy them again and again without having them washed or sprinkled. The cooked food collected as alms (*bhaikṣya*) is pure in the sense that its being seen by animals or persons who communicate impurity by sight will not make it unfit to be eaten. The razor (*kṣura*) is "pure" in the sense that (after washing) it can be used to shave different persons. A woolen blanket is always pure, and its being touched by one under pollution will not make it *asuddha*. The ladles and spoons in a sacrifice (*yajña*) are always "pure" (This seems to be a reference to licking the ladle or spoon (*camasa*) by the sacrificer, which is one of the *Kalivarjyas*, and may indicate that Lakṣmīdhara did not accept the interdiction of such licking). Cows, horses, drops of water, the shadow, grasshoppers and moths (*salabhāḥ*), parrots (*sukāḥ*) are always pure. Air, water, and fire, when 'free' are not only pure by

themselves but are purifiers (*pavitra*). The hands of the workman are always pure (*i.e.* a workman does not communicate his caste impurity by his working in a house). A jar which contained *ghee* or a shop offering for sale fruit are uncontaminable by the contact of forbidden food, (p. 172). Mines are ever pure, and so are goods exposed for sale. (*prasāritam panyam*). Br̥haspati holds that the old and children do not contract impurity (p. 173). Distilleries are always impure (p. 173). Dust is pure when carried by the wind, unless it is from groups of asses, goats and dogs. Baudhāyana (p. 174) is cited for the dictum that even a self-restrained (*niyatātman*) person living in a town whose mouth, face etc. are covered with dust raised in the town, is not free from impurity, *i.e.* town dust carries impurity with it, as physical purity is not less necessary than spiritual. The impurity due to consuming what is left over from the use or consumption of others (*ucchiṣṭa-dosā*) does not attach to water, honey and clarified butter used in fire rites (*sarpis*).

Devala discriminates between *suci*, *pūta*, *svayam-suddha* and *pavitra*. The first consists of new and untainted things ; what is by itself pure is *svayamsuddha* ; and what conveys purity to other objects by its addition or touch is *pavitra*. Grains and ornaments are *suci*, and when they are put to use, they are described as *pūta*. Children and women not in menses are always *suddha* and so a Brāhmaṇa untouched by a menstrual woman. A long list of purification-conferring articles like *tulasī*, *darbha*, sesame seed, fried grain (*lāja*), turmeric, sandal and barley is given by Devala (p. 176). Fire and earth are purifiers *par excellence* but it should be fire that has not been itself handled by evil men (*durmānuṣyāḥ*)—Articles that are defiled are purified by being placed in the fire ; and taking a flaming *darbha* round them purifies contaminated objects. But even then a fire that has been ignited and used (*bhukta*) by Sūdras is not fit for acceptance for rites by Brāhmaṇas ; in the same way a Brāhmaṇa's fire cannot be used by "dog-eaters" (*svapāka*) and Sūdras. So are the fires of *cāṇḍālas*, of outcastes and of the funeral pyre (p. 176). They are unfit to be used by *sīṭas* (p. 179). In the case of earth, for purification, it is best to take it from outside the village as it will be free from contamination.

One engaged in a religious rite should not touch any part of his body below the navel, as it will be deemed impure (p. 177). The waistband that is tied round a man's waist in *jyotiṣṭhoma* is said to divide the pure from the impure halves of the human body (p. 177, *note*). The saliva from a woman's mouth is pure (*vārunī*) and her breath also (p. 178).

The natural freedom from impurity of the woman, is made the ground for the view, for which many authorities are cited, that a woman cannot be contaminated even if taken by force and outraged, and should not be abandoned on that account. The old belief that at every stage in the growth of a girl, before her marriage, some god or celestial being enjoys her (Soma, Gandharva, Sūrya and Fire) is apparently intended to show that even a virgin is strictly not one on this account. Yama holds that a woman is not polluted by adultery (*na strī dusyati jārena* p. 179). If a woman menstruates after adultery, she is again pure, and if she conceives and brings forth a child, it has to be abandoned, not she (p. 180). A married woman who conceives through a person other than her husband is not to be cast away. Lakṣmīdhara discusses conflicting views on this point, and the extreme case is only prescribing penance for her by *cāndrāyaṇa* or *prājāpatyakṛcchra* (p. 180).

Hārīta will however ask an adulterous wife to be put aside, and one who destroys her own foetus, (*garbhaghñī*), or misbehaves with a man of a lower *varṇa* or commits incest with a son or her husband's teacher or pupil, or is addicted to sinful acts and is wasteful. By betraying their pledge to be chaste, and by being polluted by the organs of other men, they become polluted and the source of family confusion. A woman who is incurably adulterous may be put away, but cannot be bound, or mutilated or killed.

The consideration displayed may reflect the conditions of times in which the abduction and outraging of women by force were not uncommon. It may be recalled that Lakṣmīdhara lived in the days of Muslim invasions.

#### CONCLUSION : UNTOUCHABILITY

The outward mark of *asuddhi* is untouchability (*asprsyatva*), to one who wishes to do a religious rite. As all the acts of a

person, including bath, eating, sleeping and religious rites have a religious basis or background, *asuddhi* makes one unfit, till he is again rendered 'pure' for any of them. The underlying idea in *asuddhi* springing from birth, death, childbirth and menstruation has already been dealt with. When the impurity is intense (*atyanta*) as in the case of a menstrual woman or one within ten days of her confinement, it radiates to a distance, and one should not go near such a woman, without getting impure, even if he does not touch her. A husband who associates with his wife or enters her confinement chamber within ten days of childbirth shares her ten days impurity to the full. One menstrual woman touching another contaminates both still further. Relationship does not diminish the vulnerability in husband, father or brother or son. A Brāhmaṇa during meals cannot touch his 'initiated' son. The Brāhmaṇas at a *S'rāddha* cannot touch one another. A paid temple priest (*devalaka*) and a village priest (*grāma yājaka*) are untouchable. (Aparārka, p. 923). It cannot be said that the *asuddhi* reflects a low idea of the women or treating them as low. A corpse is a source of impurity to all who not only touch it, but are in its neighbourhood or follow it to the cremation ground, even if it be that of one of the same caste, or of a dear relation or friend. Association with death makes not only a cremation or burial ground always impure and a source of impurity, but such things as the stake to which a sacrificial victim is tied (*yūpa*) is impure on the same ground.

Those whose duty is to look after crematoria or cemeteries, or who make killing their vocation, like fisherman, fowlers and hunters are deemed to radiate pollution. Those who eat carrion are despised and polluting animals are deemed as sources of pollution even from a distance. It will be natural to expect that persons who follow such callings will not find competitors and society will make their functions hereditary, leading to hereditary pollution.

The *candāla* is defined as the son of a Brāhmaṇa woman and a Sūdra or lower person. It is the height of *pratilomaism*, or forbidden unions, and the severity of the rule making the offspring of such unions the dregs of society must be viewed as a defensive measure in a society which abhorred such unions.

The touch of the *candāla*, and even his shadow, pollutes. An outcaste, *i.e.* a person who has defied religious rules and has been outlawed from society is placed in a similar position, and if his wife and children do not abandon him in the forms prescribed, they share his sin and its consequences in untouchability. These are the only cases of hereditary untouchability, besides those springing from hereditary occupations of an unclean or noxious kind, which constitute *asprsyatva* of an aggravated form. If the parents have sinned by forming a *pratiloma* union that makes them *candālas*, why should their offence be visited on the children? The explanation is to be sought in the belief, once universal, that one is born into a family according to his good or bad *karma* in a previous birth. Punishment or suffering expiates. Unless such expiation exists, the venom persists, and a *candāla* in one birth will be one in subsequent births also. Social ostracism or ignominy is viewed as the punishment or expiation that helps to overcome the original sin, and facilitate rehabilitation in subsequent births. When those concerned shared this belief, the sting of the penalty was largely neutralised. It is only when the spiritual or metaphysical background is either not understood or rejected by a community that such social degradation comes to be viewed as cruel, and as calling for strong action to eliminate it. One who offends may escape human justice, but not the force of the eternal law of Karma.

श्रीः

श्रीलक्ष्मीधरेण विरचितः

# कृत्यकल्पतरुः

## शुद्धिकाण्डम्

श्रीगणेशाय नमः

[ ओं नमो भगवते वासुदेवाय । ]<sup>(१)</sup>

मङ्गलाचरणम्

वर्णादप्युचितार्जनादपि भृशं शुद्धैर्यदीयैरमी  
दौर्गत्यादपि दुष्कृतादपि गताः शुद्धिं द्विजाः कांचनैः ।  
धर्मेन्द्रोरुदयाचलः स दशमे काण्डेऽत्र लक्ष्मीधरः  
शुद्धिं शुद्धिमतां वरो विरचयत्याचारवारांनिधिः ॥

अथ प्रतिज्ञा

आशौचं रमणे पूर्वं जननाशौचमैव च ।  
नियमाश्च तयोः सर्वं आशौचं वर्णसङ्करे ॥

- (१) आ [ = R. A. S. B. Ms. ९, Government Palm-leaf Ms. No. 4741 ]—ओं नमो भगवते वासुदेवाय.  
(२) अ [ = अल्वाद् शाजकीयमन्यशालीया मातृका ]—मरणात्पूर्वम् .

आशौचं सन्निपातेऽथ तथाशौचं विदेशगे ।  
 बालाद्यशौचं ३स्याशौचं गर्भस्त्रावे ततः परम् ॥  
 मृत्योर्विशेषेणाशौचमसपिण्डे ४मृते ५तथा ।  
 ६निर्हारकाद्याशौचं चाप्याशौचरहितांस्ततः ॥  
 सपिण्डलक्षणं प्रेतनिर्हारं प्रेतसंस्कृतिम् ।  
 प्रेतस्योदकदानं चाप्युदकार्हनिरूपणम् ॥  
 शोकापनोदनं तद्वत् प्रवेशः स्वीयवेदमनि ।  
 ७अस्थिसंचयनं देहस्तानशुद्धी तथैव च ॥  
 द्रव्यशुद्धिं तथैवाऽन्नं शुद्धिमत्यन्तदूषिते ।  
 भूशुद्धिं जलशुद्धिं चाप्यशुद्धेश्च निराक्रियाम् ॥  
 दद्यामे शुद्धिकाण्डे<sup>६</sup> तु ब्रते लक्ष्मीधरः क्रमात् ।  
 अष्टाविंशतिपर्वाणि ७तत्त्वज्ञानविशुद्धीः ॥

(१) आशौचं—क.

(२) तथैव च—आ.

(३) सति—अ.

(४) निर्हारकाद्याशौचं—अ.

(५) अस्थिसंहननं चैव देहशुद्धि—अ.

(६) अ—आ.

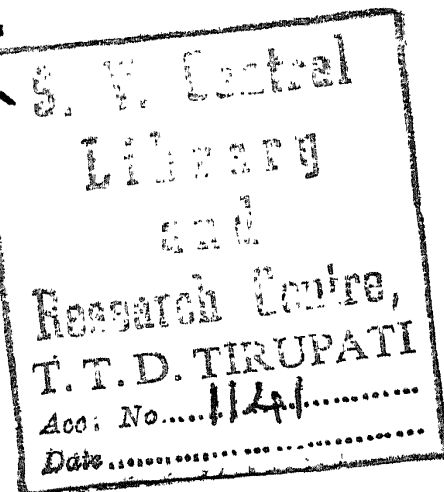
(७) प्रोक्तान्येतानि शुद्धये—अ.

# अथ मरणाशौचम्

प्रेतशुद्धिः

तत्र मनुः [५, ५८]

प्रेतशुद्धिं प्रवक्ष्यामि द्रव्यशुद्धिं तथैव च ।  
चतुर्णामपि वर्णनां यथावदनुपूर्वशः ॥  
'प्रेत'ग्रहणं जातस्याप्युपलक्षणम् ।



हारीतः

द्विविधमेव शौचं भवति वाह्यमाभ्यन्तरञ्च । तत्र वाह्यं  
त्रिविधम्—'कुलशौचमन्नशौचं शरीरशौचं च । सूतकमृतकयोर्ब-  
शारात्रमुभयतः कुलस्याशौचम् ॥

'उभयतः' इति, उभयोः सूतकमृतकयोरित्यर्थः ।

देवलः

जनने मरणे नित्यमाशौचमनुधावति ।  
सपिण्डान् मातृबन्धूंश्च यत्र क्वचन गच्छतः ॥

- (१) कुलशौचं आशौचं शरीरं च—आ ; अनुशौचं—उदयपुरमातृका [ = च ] ;  
'अर्थशौचं' इति शुद्धिप्रकाशादतपाठः (पृ. ९)
- (२) 'उभयतः' इति उभयोः सूतकमृतकयोरित्यन्वयः—दशरात्रमिति अयादेवप्युपलक्षणम् ।  
सूतकादिग्रहणं रजस्वलादेवपलक्षणम्, न च तच्चरीरान्तःपाति, मनुना जननापाशौच-  
प्रकरणे रजस्वलाशौचस्याभिहितत्वात् (शुद्धिप्रकाशः, ९) ॥
- (३) नुष्ठावनम्—अ-

योनिज्ञातिद्विजेष्वष्टमाशौचं सहवासिषु ।  
भर्तुयुर्वारशौचं स्यान्मृत्युप्रसवकारणम् ॥  
कारणा द्वच्छन्प्रेष्यत्वं तदागुच्यं न तान् ब्रजेत् ।

‘योनिज्ञातिद्विजेषु’ इत्यब्र योनिशब्देन पितृबन्धवोऽभिधीयन्ते । ‘ज्ञातयः’ सपिण्डेभ्योऽन्ये सकुल्याः । ‘सहवासिषु’ इति पदमर्थाद्विजविशेषणम् । अन्येषां पितृबन्धुप्रभृतीनामसहवासिनामप्यशौचैःयोगित्वात् ॥

मनुः [ ९, ५९ ]

दशाहं शावमाशौचं सपिण्डेषु विधीयते ।  
अर्वाक् सञ्चयनादस्थां श्यहमेकाहमेव वा ॥

शास्त्रः

जनने मरणे चैव सपिण्डानां द्विजोत्तमः ।  
श्यहाच्छुद्विमवामोति योऽग्निवेदसमन्वितः ॥

कृत्यस्पतिः [ आशौ., २३, २१ ]

त्रिरात्रेण विशुद्धयेत्तु विप्रो वेदाग्निसंयुतः ।  
पश्चाहेनाग्निहीनस्तु दशाहाद्वाल्पणब्रुवः ॥

(१) गच्छति प्रेष्य—अ.

(२) बान्धवो—अ.

(३) योगित्वम्—आ.

(४) ष—ड.

स्वाध्यायः क्रियते यत्र होमश्चोभयकालिकः ।  
सततं वैश्वदेवश्च तत्राशौचं न विद्यते ॥

पक्षः

सद्यःशौचं तथैकाहस्त्रयहश्चतुरहस्तथा ।  
षड्दशाद्वादशाहश्च पक्षो भासस्तथैव च ॥

मरणान्तं तथा चान्यहशपक्षास्तु सूतके ।  
उपन्यासक्रमेणैव वक्ष्याम्यहमशेषतः ॥

ग्रन्थार्थतो विजानाति वेदमङ्गेससमन्वितम् ।  
सकलं सरहस्यं च क्रियावांश्चेन्न सूतकम् ॥

अत्र ‘अङ्ग’शब्देनैव कल्पे लब्धे पुनः कल्पग्रहणं परशाखि-  
कल्पस्यापि स्वानुष्ठानोपयुक्तस्य संग्रहणार्थम् । ‘रहस्यं’ उप-  
निषइरेणात्मप्रकाशनम् । ‘क्रियावान्’ श्रौताग्निमान् । ‘न  
सूतकं’ सद्यःशौचम् ॥<sup>(१)</sup>

पक्षः

एकाहाच्छुद्धयते विप्रो योऽग्निवेदसमन्वितः ।  
हीने हीनतरश्चैव अयहश्चतुरहस्तथा ॥

‘हीनः’ स्मार्ताग्निमान्, वेदैकदेशाध्यायी । ‘हीनतरः’  
श्रौतस्मार्ताग्निरहितः संपूर्णवेदाध्यायी ॥

(१) व्याख्या आ. कोशे नात्ति.

पराशारः [ ३-१८, ५, १९ ]

अग्रयो यत्र हूयन्ते वेदो चा यत्र पव्यते ।

सततं वैश्वदेवस्तु नाशौचं मृतसृतके ॥

२ 'नाशौचं' सद्यदशौचे तात्पर्यम् ।

ब्रह्मचारी गृहे यत्र हूयते च हुताशानः ।

संपर्कविनिवृत्तानां न प्रेतं नैव सूतकम् ॥

एकाहाङ्गाह्मणश्चुद्धयेद्योऽग्निवेदसमन्वितः ।

यहात् केवलवेदस्तु निर्गुणो दशभिर्दिनैः ॥

संपर्काद्युष्यते विप्रो जनने मरणेषु च ।

संपर्केषु निवृत्तानां न प्रेतं नैव सूतकम् ॥

३ 'अग्रय' इति बहुवचनादग्नित्रयमवगम्यते । 'वेदो वा' इति—अत्र वाशब्दः समुच्चये । 'संपर्को'ऽत्र सपिण्डान्तरेणाशौचिना सहैकासनशयनभोजनादिः । 'केवलवेदो'ऽत्र श्रौताग्निरहितः स्मार्ताग्निमान् वेदाध्यायी, न पुनरग्निमात्ररहितः । पञ्चाहाच्छौचविधानात् ॥

यथाह विशुद्धयेदित्यनुवृत्तौ—

(१) 'पराशरः' नास्ति आ—उ-कोशयोः । प्रथमश्लोके: मुद्रितपराशरस्मृतौ नास्ति ।

(२) नाशौच-न च संपूर्णशौचे तात्पर्यम्—अ.

(३) अग्रय इतनेन बहुवचनान्तेनाग्निहोत्रमवगम्यते—आ.

(४) तथा हि विशुद्धौ इत्यनुवृत्तौ—अ.

वृहस्पतिः [ आशौ., २३ ]—

‘ पञ्चाहेनाग्निहीनस्तु ॑दशाहाङ्गाम्यणब्रवः । इति ॥

जावालिः

३एकद्वित्रिगुणैर्युक्ताः चतुस्त्रयेकदिनैः क्रमात् ।

सर्वेऽपि सर्वयोगेन सद्यःशौचाः प्रकीर्तिताः ॥

‘ एकगुणः । ’ ४केवलवेदाध्यायी । ‘ द्विगुणः । ’ वेदस्मार्ताग्निमान् । ‘ त्रिगुणः । ’ वेदस्मार्तश्रौताग्निमान् । ‘ सर्वे । ’ ब्राह्मणाः । ‘ सर्वयोगः । ’ ५‘ ग्रन्थार्थतो विजानाति । ’ इति वाक्योक्तगुणयोगः । अत्र चैषां वाक्यानामयं तात्पर्यार्थः । वेदाङ्गादिसहितं सम्यग्ग्रन्थार्थतो विजानतोऽग्निहोत्रादिक्रियावतश्च पुरुषस्य ६यदत्राशूचित्वमुक्तं तदशौचिपुत्रादिसंपर्करहितस्यावगन्तव्यम् ॥

“ संपर्काद्वयते विप्रो जनने मरणेऽपि च ।  
संपर्कविनिवृत्तानां न प्रेतं नैव सूतकम् ॥ ”

(१) दशाहे—अ.

(२) जावालिः—अ. जावालः—उ.

(३) ‘एकद्वित्रिगुणैर्युक्ताश्चतुस्त्रयेकगुणैः दिनैः’ इति अ.

(४) Lacuna begins here in आ and extends to अत्र चैवाप्त.

(५) ग्रन्थार्थ यो विजानाति—अ.

(६) अग्निहोत्रादिषु—अ,

(७) पुरुषस्यापश्चाशौचित्वं—अ.

इति पराशारेणाभिधानात् । एवंविधस्यापि पुंसः १पुत्राद्य-  
शौचसंपके सत्यशौचिनाभिवाशौचं भवति । उपपद्यते चैवं  
वेदाग्निहोत्रवतामपि संपर्किणां दशाहात् शौचसमाचारः । यः  
युनरेवंविधो वेदमात्राध्याययभीमांसिततदथौऽग्निहोत्रवान् वेदा-  
ध्ययनस्मार्ताग्निमान् वा पुरुषस्तस्य संपर्कादेवैकाहृयहाशौचं  
भवति । २तथाविधाशौचविषयत्वेन च ‘अग्निहोत्रिणामग्निहोत्र’ (?)  
इत्यादि \*विष्णु—गौतमाद्युक्तस्याग्निहोत्रहवनादिक्रियावि-  
षयस्याशौचाभावस्योपपत्तिः । ३न विशेषप्रवृत्तस्य शास्त्रस्याऽश्व-  
स्तनिकादिविषयत्वेन सङ्क्लोच इत्युचितम् । अनेनाकारेण सङ्क्लोचे  
प्रमाणाभावात् । न चाश्वस्तनिकादिवृत्तिविधानेनाप्यशौचसङ्क्लो-  
चाक्षेपः । वेदार्थज्ञानादिगुणयोग्यशौचिसंपर्कवर्जकपुरुषविषयत्वेना-  
प्यश्वस्तनादिवृत्तिविधानोपपत्तेः । वेदार्थज्ञानादिगुणयुक्ताशौचसं-  
पर्करहितपुरुषविषयत्वेन वाशौचसङ्क्लोचे “ग्रन्थार्थतो विजानाति  
वेदमङ्गैः समन्वितम्” इति, तथा “अग्रयो यत्र हृयन्ते”, तथा  
“संपकेषु निवृत्तानां न प्रेतं नैव सूतकम्” इत्यादि बचनान्येव

(१) पुत्राद्यशौचिसंपके—उ.

(२) Folio 5 of आ beginning here is lost.

(३) त्वे चाग्नि—अ.

\* विष्णुस्मृतिः, २२, ८३—५०—न व्रतिनां व्रते । न सत्रिणां सत्रे ॥ सत्रिन् includes  
त्रष्णचारिन् according to वैजयन्ती ॥  
गौतमधर्मसूत्रम्, १५, १—शावमाशौचं दशरात्रम् अनृतिक्वदीक्षितत्रष्णचारिणां सपिण्डानाम् ॥

(४) न त्वविशेष—अ.

(५) Gap in उ and आ here, filled from अ.

प्रमाणम् । यत्ताग्निवेदसमन्वित एव दक्ष-पराशराभ्यामेकाहा-  
शौचमुक्तम्, शङ्ख-बृहस्पतिभ्यां अथाशौचम्, तत्रैकाह-  
अथाशौचवचनयोरेकविषयसमावेशाभावाच्छ्रौतस्मार्ताग्निमद्विष-  
यत्वेन यथासंख्यं व्यवस्था युज्यते हि । औताग्निमति पुरुष  
एकाहाशौचवचनं तस्य स्मार्ताग्निमदपेक्षयाभ्यर्हितत्वात् ॥१

जाबालिः<sup>२</sup>

एवं द्वित्रिगुणैर्युक्ताश्चतुर्स्येकगुणैः क्रमात् ।

सर्वेऽपि सर्वयोगेन सद्यःशौचाः प्रकीर्तिताः ॥

बोधायनः [१, ११, १]

सपिण्डेष्वादशाहमाशौचमिति जननमरणयोरधिकृत्य वद-  
न्त्युत्तिग्दीक्षितब्रह्मचारिवर्जम् ॥

सपिण्डत्वाद्विगादीनां सपिण्डजननमरणे यदाशौचं प्राप्तं  
 तदिह निषिद्ध्यते ।

उशनाः

तत्र जन्ममरणयोःकालदेशान्तरयोर्दशरात्रम् ॥

‘कालदेशान्तरयोः’ देशकालाव्यवहितयोः ।

(१) The entire passage is corrupt in the manuscripts and is reconstructed. Folio 6 of आ begins after this.

(२) जाबालिः—अ. जाबालः—उ.

(३) तत्र उशनाः—अ.

मनुः [६, ६४]

अहा चैकेन रात्र्या च त्रिरात्रैरेव च त्रिभिः ।  
शवस्पृशो विशुद्धयन्ति त्यहादुदकदायिनः ॥

‘त्रिभिः त्रिरात्रैः’ नवाऽहोरात्राणि भवन्ति । तथैकेनाहा रजन्या चैकमहोरात्रम् । एवं दशाहः संपद्यते । ‘शवस्पृशो’ मृतनिहारकाः । ‘उदकदायिनः’ समानोदकाः । अयमत्र तात्पर्यार्थः—

ये वृत्तस्वाध्यायादिगुणयुक्तत्वेन सपिण्डाः समानोदकाश्च ते यदि स्नेहादिना शवस्पृशो भवन्ति तदा यथासंख्यं दशाहत्यहाशौचभाजो भवन्तीति ॥<sup>२</sup>

बृहस्पतिः [आशौ., २९]

(१) ‘यजन्यत्तैव चैकेन त्रिरात्रैरेववहनितिः’ इति उ; ‘रहन्यूहैवचैकेन रात्रिरात्रैववहत्रिभिः’, इति अ. These readings make no sense. The restored text is accepted by all commentators of *Manusmṛti*.

(२) ‘शवस्पृशः’ शवस्य सानाङ्कारादिकारिणः । एतच्च समानोदकानां, मूल्येन वा निर्हरताम् । अनाथनिर्हरणे तु स्मृत्यन्तरे—

न तेषामशुभं किञ्चिन्नाशीचं शुभकर्मणाम् ।

जलावगाहनात्तेषां सद्यः शोचं विधीयते ॥ (मेधातिथिः) ।

गोविन्दराबस्तु धनग्रहणपूर्वकशवनिहारकसम्बन्धित्राण्णविषयमिदं दशाहाशौचमाह ॥

दशाहेन सपिण्डास्तु शुद्धयन्ति प्रेतसूतके ।  
 त्रिरात्रेण सकुल्यास्तु स्लात्वा शुद्धयन्ति गोव्रजाः ॥  
 ‘सकुल्याः’ समानोदकाः । ‘गोव्रजाः’ सपिण्डाः सकुल्ये-  
 भ्योऽन्ये ।

गौतमः [१४, २२-२६]

प्रेतोपस्पर्शने दशारात्रमाशौचमभिसंधाय चेत् । उक्तं वैश्य-  
 शूद्रयोः । आर्तवीर्वा । पूर्वयोश्च । अथहं वा ॥

‘उपस्पर्शनं’ अत्र निर्हरणम् । ‘अभिसंधाय चेत्’ यदि हृष्ट-  
 मङ्गीकृत्य शब्दं स्पृशति तदैतदशौचं, न तु धर्मार्थकामवतो वा ।  
 ब्राह्मणस्य च ब्राह्मणस्पर्शन एव, वैश्यशूद्रयोः पृथगभिधानात् ।  
 क्षत्रियोपस्पर्शने आत्मीयमेवाशौचं भवति । आद्यन्ताभिधानेन  
 मध्यप्रसिद्धेः शुद्धयातिसिद्धिप्रतिसंधानात्तत् । ‘उक्तं वैश्य  
 शूद्रयोः’ पृथग्वैश्यशूद्रयोस्तु समानजातीयप्रेतोपस्पर्शने यदेवोक्तं  
 द्वादशारात्रादि तदेव भवति । ‘आर्तवीः’ ऋतुसमानसंख्या वा  
 रात्रीः षड् पञ्च वा वैश्यशूद्रयोरशौचम् । ‘पूर्वयोः’ पूर्वोक्तयोश्च  
 ब्राह्मणक्षत्रिययोरार्तवीरशोचं पूर्वोक्तं वा अथहं वा । एते च वृत्तोऽ-  
 त्कर्षापकर्षापेक्षया विकल्पा व्यवस्थिताः ॥

अथ पराशारः [३, ९-३, ६]

दिनत्रयेण शुद्धयेत्तु ब्राह्मणः प्रेतसूतके ।  
 क्षत्रियो द्वादशाहेन शुद्धयति प्रेतसूतके ॥

वैद्यः पञ्चदशाहेन शूद्रो मासेन शुद्धयति ।  
जन्मकर्मपरिभ्रष्टः सन्ध्योपासनवर्जितः ॥  
नामधारकविप्रस्तु दशाहेन विशुद्धयति ।

### देवलः

शूद्रस्य त्रिंशता शुद्धिः विंशत्या दिवसैर्विशः ।  
राज्ञः पञ्चदशाहेन दशाभिर्ब्राह्मणस्य च ॥  
अशुच्यां दशरात्रं च सर्वत्राप्यपरे विदुः ।  
निधने प्रसवे चैव पद्यन्तः कर्मणः क्षयम् ॥

### गौतमः [१४, १—५]

शावमशौचं दशरात्रमनृत्विगदीक्षितब्रह्मचारिणां सपिण्डानाम् । एकादशरात्रं क्षत्रियस्य । द्वादशरात्रं वैद्यस्य । अर्धमासमेके । मासं शूद्रस्य ॥

### शातातपः

शावमाशौचं ब्राह्मणस्य दशरात्रेण शुद्धयति । राजन्यस्य द्वादशरात्रेण । वैद्यस्यार्धमासेन । मन्त्रावश्यकवर्जनाच्छूद्रस्य नाधिकारो न प्रतिषेधः । तमास्थितस्तद्वत् स्यात् ॥

‘तं’ ब्राह्मणादिवर्णम्, ‘आस्थितः’ ‘तद्वत्’ एतावत्कालमशुचिर्भवतीत्यर्थः ।

(१) दशरात्रं—अ. मुक्रितगौतमीये ‘एकादशरात्रं’ इत्येवास्ति ।

याज्ञवल्क्यः [३, २२]

क्षत्रस्य द्वादशाहानि विशां पञ्चदशौव तु ।

त्रिंशाद्विनानि शूद्रस्य तदर्थं न्यायवर्तीनः ॥

‘न्यायवर्तीनः’ पाकयज्ञद्विजशुश्रूषादिरतस्य ‘तदर्थं’ स्यात् ॥

मनुः [५, १४०]

शूद्राणां मासिकं कार्यं वपनं न्यायवर्तीनाम् ।

वैद्यवच्छौचकल्पश्च द्विजोच्छिष्टं च भोजनम् ॥

जाबालिः<sup>१</sup>

नृपतेद्वादशाहानि विंशतिर्वा विशस्य च ।

मासं शूद्रस्य शेषाणां सदाशौचमिति स्थितिः ॥

यमः

मृतके सूतके विप्रो दशरात्रेण शुद्धयति ।

वैद्यो विंशतिरात्रेण त्रिपञ्चाहेन भूमिपः ॥

तथा शूद्रः समग्रेण नित्यं मासेन शुद्धयति ।

शुद्धिरेषा मया दृष्टा चातुर्वर्णये समासतः ॥

ब्रह्मपुराणे

शौचाशौचं प्रकुर्वीरन् शूद्रवद्वर्णमङ्गनाः<sup>२</sup> ॥

(१) जाबालिः—अ. बाबालः—उ.

(२) संकराः—अ.

पैठीनसिः

जनने मरणे ब्राह्मणस्य दशाहमशौचम् । षोडशाहं क्षत्रियस्य ।  
विंशतिरात्रं वैश्यस्य । मासं शूद्रस्य ॥

अतः परं तु वर्णनां प्रतिपत्तिर्यथाक्रमम् ।  
वक्ष्यामः शावमाशौचं यथाहष्टं मनीषिभिः ॥

चतुर्थेऽहनि कर्तव्यं संस्पर्शो ब्राह्मणस्य हि ।  
एकादशे त्वत्र शुद्धिर्दानमध्ययनक्रिया ॥

पञ्चमेऽहनि विज्ञेयः संस्पर्शः क्षत्रियस्य तु ।  
सप्तमेऽहनि वैश्यस्य ज्ञेयं संस्पर्शनं बुधैः ॥

क्षत्रियस्यात्र<sup>१</sup> शुद्धिः स्याद्दादशाहेन नित्यशः ।  
अर्धमासेन वैश्यस्य त्वज्जशुद्धिर्विधीयते ॥

दशमेऽहनि शूद्रस्य कार्यं संस्पर्शनं बुधैः ।  
मासेनैव तु शुद्धिः स्यात्सूतके मृतके तथा ॥

संवर्तः

चतुर्थेऽहनि कर्तव्यमस्थिसंचयनं द्विजैः ।  
ततः संचयनादृधर्वमङ्गस्पर्शो विधीयते ॥

(१) साक्षुद्धिः—अ.

चतुर्थेऽहनि विप्रस्य षष्ठे<sup>१</sup> वै क्षत्रियस्य तु ।  
अष्टमे दशमे चैव स्पर्शः स्याद्वैश्यद्वाद्रयोः ॥

अङ्गिराः

सूतके सूतिकावर्जं संस्पर्शो नैव दुष्यति ।  
संस्पर्शो सूतिकायां तु स्लानमेव<sup>२</sup> विधीयते ॥

दक्षः

अस्लात्वा चाप्यहुत्वा च भुज्ञक्तेऽदत्त्वा च यस्तु वै ।

एवंविधस्य विप्रस्य सूतकं समुदाहृतम् ॥

व्याधितस्य कदर्यस्य ऋणग्रस्तस्य सर्वदा ।

क्रियाहीनस्य<sup>३</sup> मूर्खस्य खीजितस्य विशेषतः ॥

व्यसनासक्तचित्तस्य पराधीनस्य नित्यशः ।

श्रद्धात्यागविहीनस्य तस्याऽनन्तं<sup>४</sup> सूतकं भवेत् ॥

नासूतकं<sup>५</sup> कदाचित् स्यात् यावज्जीवं तु सूतकम् ।

एवं गुणविशेषेण सूतकं समुदाहृतम् ॥

(१) अष्टौ—आ.

(२) न्यूनमेव—उ.

(३) दीनस—ज.

(४) भस्मान्तं—अ ; तस्मत्—उ.

(५) नासूतकं—अ ; असूतकं—उ.

ब्रह्मपुराणे

अन्यपूर्वा यस्य गृहे भार्या स्यात्तस्य नित्यशः ।

अशौचं सर्वकार्येषु देहे भवति सर्वदा ॥

दानं प्रतिग्रहः स्तानं सर्वं तस्य भवेदूथा ॥

तत्रातिदेशवाक्येषु प्रेतशौचानुवृत्तिर्द्रष्टव्या ॥

(१) होमं—अ.

## अथ जननाशौचम्

---

**तत्र मनुः [५, ६१-६३]**

जननेऽप्येवमेव स्याद्विप्राणां शुद्धिमिच्छताम् ।

सर्वेषां शावमाशौचं मातापित्रोस्तु सूतकम् ॥<sup>१</sup>

सूतकं मातुरेव स्यादुपस्पृश्य पिता शुचिः ॥

निरस्य तु पुमान् शुक्रसुपस्पृश्यैव शुद्धयति ।

बैजिकादभिसंबन्धादनुरुद्धादघं त्यहम् ॥

‘एवमेव’ इति, मरणे याहशमाशौचमस्पृश्यतालक्षणं भवति,  
 [एवमेव] ‘जनने’ मातापित्रोरेव ‘सूतकं’ प्रसवनिमित्तं [स्पर्शना-  
 नर्हत्वमित्यर्थः] ‘उपस्पृश्य’ ख्लात्वा । ‘शुचिः’ स्पर्शीर्हः ॥

(१) Medhātithi combines the two halves of this s'loka into one thus—जननेऽप्येवमेव स्यान्मातापित्रोस्तु सूतकम् । The first half of the succeeding s'loka is made to complete this s'loka. Govindarāja follows Medhātithi. Kullūka regards the two halves as parts of two separate s'lokas. J. Jolly (*Manava Dharma S'āstra*, p. 304) considers that Medhātithi gives the original form of the text, but calls attention to the sūtra of Vasiṣṭha (IV, 20), which follows Manu's verses in our text.

वसिष्ठोऽङ्गिराश्च

जनने तु मातापित्रोरेव सूतकम् । अप्येवमेव स्याद्विप्राणं  
शुद्धिमिच्छताम् । मातापित्रोर्बाँ । तन्निमित्तत्वान्मातुरित्येके ।  
अथाप्युदाहरन्ति—

नाऽशौचं सूतके पुंसः संसर्गं चेष्ट गच्छति ।  
रजस्तत्राशुचि ज्ञेयं तच्च पुंसि न विद्यते ॥

शाङ्कलिखितौ

जननेऽप्येवं तेषाम् । तत्र मातापितरावशुची । मातेत्येके ।  
अग्निहोत्रार्थं स्तानोपस्पर्शनादेरपि शुचिः ॥

‘जनने सपिण्डाः शुचयः’ इत्यत्र ‘शुचित्वं’ स्पर्शार्हत्वं, न कर्मार्हत्वादिकमपि, हारीतदेवलबोधायनविष्णवादिवाक्यैर्विरोधात्। यदाह हारीतः:

सूतकसूतकयोर्दशारात्रमुभयतः कुलस्याशौचम् । इति—

देवलः

जनने भरणे नित्यमाशौचमनुधावति ।

## सपिण्डान् मातृबन्धश्च

बौधायनः (१, ११, १)

सपिण्डेष्वादशाहमाशौचमिति जननमरणयोरधिकृत्य वद-  
न्ति । इति—

(१) वसिष्ठः, ४, २०—२३; मुद्रितवसिष्ठस्मृतयस्तु प्रथमद्वितीयसूत्र एकीकृत्यैवं पठन्ति—  
“जननेऽप्येवमेव स्यान्निपुणां शुद्धिमिच्छताम्” इति ।

विष्णुश्च [२२, १.]

ब्राह्मणस्य सपिण्डानां जननमरणयोर्दशाहमाशौचम् ।

इत्यादि—

शङ्खः

जनने मरणे चैव सपिण्डानां द्विजोत्तमः ।

दशाहाच्छुद्धिमाग्रोति—

इत्यादि ॥

बृहस्पतिः [आशौ., ४३]

शावाशौचं तु सर्वेषां सूतकं मातुरेव च ।

स्तानं कुर्यात् पिता तत्र ज्ञातयो न सचैलिनः ॥

संवर्तीः

जातस्यापि विधिर्दृष्टः एष एव मनीषिभिः ।

दशरात्रेण शुद्धयेत्तु वैश्वदेवविवर्जितः ॥

जाते पुत्रे पितुः स्तानं सचैलं तु विधीयते ।

माता शुद्धयेदशाहेन स्तात्वा तु स्पर्शनं पितुः ॥

पराशारः [ ३, २७, २५ ]

यदि पत्न्यां प्रसूतायां द्विजः संपर्कमिच्छति ।

सूतकं तु भवेत्तस्य यदि विप्रः षड्ङवित् ॥

प्रसवे गृहमेधी तु न कुर्यात् संकरं द्विजः ।  
 शुद्धयेन्माता दशाहेन त्ववगात्य पिता शुचिः ॥  
 ‘संपर्कः’ संस्पर्शः । “मातुस्तु सूतकं तां सृशतश्च नेतरे-  
 षाम्” इति संवर्तवचनानुसारात् ॥

### ब्रह्मपुराणे

सूतके तु मुखं दृष्टा जातस्य जनकस्ततः ।  
 कृत्वा सचैलं ल्लानं तु शुद्धो भवति तत्क्षणात् ॥  
 अन्याश्च मातरस्तद्वत्तद्वेहं न व्रजन्ति चेत् ।  
 सपिण्डाश्चापि संप्रेष्याः सन्निकर्षेऽपि नित्यशः ॥  
 ब्राह्मणी क्षत्रिया वैश्या प्रसूता दशभिर्दिनैः ।  
 गतैः शूद्रा तु संसृश्या त्रयोदशभिरेव च ॥

### बृहत्प्रचेताः

सूतिका सर्ववर्णानां दशाहेन विशुद्धयति ॥

### पैठीनसिः

सूतिकां पुत्रवतीं विंशतिरात्रेण ल्लातां सर्वकर्माणि कारयेत् ।  
 मासेन स्त्रीजननीम् ॥

इति जननाशुद्धिः ॥

# अथ जननमरणनियमाः

---

## तत्र शङ्खलिखितौ

पिता पितामहश्चैव तथैव प्रपितामहः ।

भूयस्तत्रैव जायन्ते तदहर्वेदयन्ति च ॥

तस्मात् स दिवसः पुण्यः पितृणामभिवर्धनः ।

स्मरणाच्चैव पूर्वेषां तदहर्वं प्रदुष्यति ॥

## हारीतः

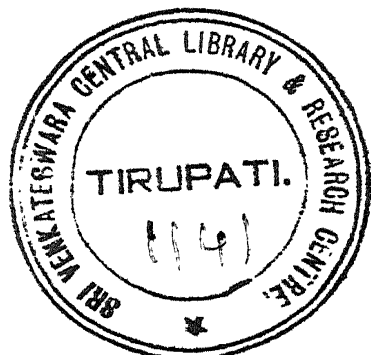
जाते चैव कुमारे पितृणामामोदात् पुण्यं तदहः । तस्मात्तिल-  
पूर्णपात्राणि सहिरण्यानि ब्राह्मणानाहूय पितृभ्यः खधां कुर्यात् ।  
प्रजापतये च प्राङ्मनाभ्याश्छेदात् संस्कारान् पुण्यार्थान् पुरुषस्य  
कुर्वन्ति । नाड्यां तु छिन्नायामाशौचम् ॥

## मनुः

जाते कुमारे तदहः कामं कुर्यात् प्रतिग्रहम् ।

हिरण्यधान्यगोवासस्तिलान्नगुडसर्पिषाम् ॥

(१) मनुः इति आ; कूर्मपुराण इति गोविन्दानन्दः.



### शङ्खलिखितौ

कुमारप्रसवे नाड्यामच्छन्नायां गुडतिलैलहिरण्यवस्त्रप्राव-  
रणगोधान्यप्रतिग्रहोऽपि । अथ शौचं द्विचतुष्पदधान्यदक्षिणासु ॥

### पैठीनासिः

दानप्रतिग्रहेषु विकल्पो हिरण्यमथो गाव इत्यदोषः ॥

### अत्र शौचाधिकारे काश्यपः

तैः सह ब्राह्मणो करेणोपयाचेत । नादवात् । द्विचतु-  
ष्पदधान्यहिरण्यवर्जम् ॥

### ब्रह्मपुराणे

लवणं मधु मांसं च पुष्पमूलफलानि च ।

काष्ठं लोष्ठं तृणं पर्णं दधि क्षीरं घृतं तथा ॥

औषधीस्तैलमजिनं शुक्तमन्नं च नित्यशः ।

अशौचिनां गृहाद्राह्यं स्वयं पण्यं च मूलजम् ॥

### अत्र जावालिः

संध्यां पञ्चमहायज्ञान्नैत्यकं स्मृतिकर्म च ।

तन्मध्ये हापयेत्तेषां दशाहान्ते पुनः क्रिया ॥

### शङ्खः

दानं प्रतिग्रहो होमः स्वाध्यायः पितृकर्म च ।

प्रेतपिण्डक्रियावर्जमशौचे विनिवर्तयेत् ॥

मनुश्च

उभयत्र दशाहानि कुलस्यान्तं न भुज्यते ।  
 दानं प्रतिग्रहो होमः स्वाध्यायश्च निवर्तते ॥  
 ‘उभयत्र’ सूतकमृतकयोः । ‘दशाह’ ग्रहणमशौचकालो-  
 पलक्षणम् ।

छन्दोगपरिशिष्टे कात्यायनः [ गोभिल., ३, ६०-६३]

सूतके कर्मणां त्यागः सन्ध्यादीनां विधीयते ।  
 होमः श्रौते तु कर्तव्यः शुष्कान्नेनापि वा फलैः ॥  
 अकृतं हावयेत्स्माते तदभावे कृताकृतम् ।  
 हावयेदिति किं तत्स्यादनारभ्य विधानतः ॥  
 कृतमोदनैसक्त्वादि तण्डुलादि कृताकृतम् ।  
 ब्रीह्यादि चाकृतं प्रोक्तमिति हव्यं त्रिधा बुधैः ॥  
 सूतके च प्रवासे<sup>४</sup> च शक्तौ वा आद्भोजने ।  
 एवमादिनिमित्तेषु हावयेद्वेति योजयेत् ॥  
 ‘हावयेदिति किं’ इत्यादि—हावयेदिति यद्गृहानारभ्य विहितं  
 किं तस्य विषय इति प्रश्नपूर्वकविषयविशेषमाह—‘सूतके च प्रवासे’  
 इत्यादिना ॥

(१) मनुरिति पराशरमाधर्वीये च । मुद्रितमनुसृतौ न लब्धः । यम इति मित्रमिश्रः

(२) ‘कृतं वा हावयेदन्नं’ इति मुद्रितपरिशिष्टे । किञ्चित्स्यादनारभ्य—अ.

(३) सर्गाति = उ ; सत्त्वादि—अ ; तण्डुलादि—मु. परि.

(४) आसक्तो—उ ; अशक्तो—अ ; शक्तो—मु. परि.

पारस्करः [ ३, १०, ३१-३४ ]

‘न स्वाध्ययमधीयीरन् । निल्यानि निवर्तेन् वैतानवर्जम् ।  
शालाग्नौ चेत्येके ॥ अन्य एतानि कुर्युः ॥

‘वैतानं’ श्रौताग्निकर्म । ‘शालाग्नौ’ स्मार्ताग्नौ, तद्वर्ज-  
यित्वा ‘एके’ आचार्याः शालाग्नौ च निवृत्तिमिच्छन्ति । ‘एके’  
इति वचनादेकेन यदा निवृत्तिस्तदा ‘अन्य एतानि कुर्युः’ न स्वय-  
मिति कर्कः ॥

यमः

सूतके तु कुलस्यान्नमदोषं मनुरब्रवीत् ।

एकादशोऽहि कुर्वीत दानमध्ययनं तपः ॥

त्रेधा धर्मोपरोधानुसारिणास्मै तदुच्यते ।

अरणीसंभवो वह्निर्दहेत्पापं सदा कृतः ॥

‘सूतके तु कुलस्यान्नमदोषं’ इति—सूतकिनो दानं विना  
त्रेधा धर्मोपरोधे सति तन्निवृत्यर्थमुच्यते । अत एव हेतोः ‘अरणी-  
संभवो वह्निः’ इत्यादिनोक्तः ॥

(१) ‘साध्यायं’ वेदं न पठेयुः न चाध्यापयेयुः यावदेषामाशौचम् । ‘निल्यानि’ आवश्यकानि  
सन्ध्यावन्दनादीनि ‘निवर्तेन्’ अनधिकारान्न प्रवर्तन्ते । कथं? ‘वैतानवर्जम्’ । वितानो गाह-  
पत्याहवनीयदक्षिणाग्नीना विस्तारः । तत्र सोध्यं अग्निहोत्रादिकर्म, तद्वैतानं तद्वर्जयित्वाऽन्यनिवर्तत  
इत्यर्थः । शालाग्निरावस्थाशिः, तत्र साध्यानि साध्यंप्रातहोमस्थालीपाकादीनि । तानि वर्जयित्वा निल्यानि  
निवर्तेन् इत्येके आचार्या मन्यन्ते । तस्मिन्पक्षे न स्वयं कुर्युः । किं तु अन्येन कारयेयुः । गृष्म-  
कारपक्षे न कुर्यात् कारयेयुः [जयरामवृत्तिः]

मनुः [६, ८४]

न वर्धयेदघाहानि प्रत्यूहेन्नाग्निप्रक्रियाम् ।

न च तत्कर्म कुर्वाणः सनाभ्योऽप्यशुचिर्भवेत् ॥

‘न वर्धयेदघाहानि’ इति—यस्य वृत्ताद्यपेक्षयाऽशौच-  
संकोचः स निष्कर्मा सुखमासिष्यते इति वुद्धयाऽशौचदिनानि  
न वर्धयेदित्यर्थः ॥

‘प्रत्यूहो’ निरासः । ‘न च’ इत्यादि—यथाऽग्निकर्म कुर्वाणो  
यजमानोऽशुचिर्न भवति, एवं सनाभ्योऽपि तत्कर्मकरणे नाशुचि-  
रित्यर्थः ॥<sup>(१)</sup>

जाबालिः

जन्महानौ वितानस्य कर्मत्यागो न विवरते ।

द्वालस्त्रौ केवलो होमः कार्य एवान्यगोत्रजैः ॥

उभयत्र दशाहानि सपिण्डानामशौचकम् ।

स्तानोपस्पर्शनाभ्यासादग्निहोत्रार्थमर्हति ॥

(१) अन्ये त्वाहुः—अतीतेष्वप्यहस्तु यावत् स्तानादिक्रिया न कृता तावन्नैव शुद्धिः । तत्रा-  
शुचित्वादनुष्ठाने न दुष्प्राप्तिं स्तानादिषु शुद्धये न प्रवर्तते । तत्रैवोच्यते ‘न वर्धयेन्नातीतेष्वहस्तु  
चाश्वाशौचे विलम्बित्यम् । ‘प्रत्यूहो’ निर्यामः, अवनुष्ठानम् ॥ (मेथातिथिः)

# अथ वर्णसन्निपाताशांचम्

तत्र दक्षः

वर्णनामानुलोक्येन स्त्रीणामेको यदा पतिः ।  
दशाहषट्यहैकाहाः प्रसवे सूतकं भवेत् ॥

हारीतः

शुद्धयेद्विप्रो दशाहेन जन्महान्योः स्वयोनिषु ।  
सप्तपञ्चत्रिरात्रैस्तु क्षत्रविद्शूद्रयोनिषु ॥

विष्णुः [ २२, २२-२४ ]

ब्राह्मणस्य क्षत्रियवैद्यशूद्रेषु सपिण्डेषु षड्ग्रात्रिरात्रैकरात्रैः ।  
क्षत्रियस्य विद्शूद्रयोः षड्ग्रात्रिरात्राभ्याम् । वैद्यस्य शूद्रेषु  
षड्ग्रात्रेण ॥

ब्रह्मपुराणम्

वान्धवेषु च विप्रस्य क्षत्रविद्शूद्रजातिषु ।  
सृतेषु चाथ जातेषु दशाहाच्छुद्विरिष्यते ॥

देशाधर्मप्रमाणत्वात् षड्ग्रात्रं क्षत्रियेष्वथ ।  
त्रिरात्रमपि वैद्येषु शूद्रेष्वेकाहमेव च ॥

क्षत्रियस्याथ वैश्यस्तु वैश्यस्य वृषलस्तथा ।  
 म्रियते जायते बन्धुस्तत्राशौचं इवकं चरेत् ॥  
 शद्रा वैश्याः क्षत्रियास्तु क्रमादुत्तमजातिषु ।  
 बान्धवेषु चरन्त्यन्त यत्संख्यं तेषु विद्यते ॥

शङ्खः [ १८, १७-२० ]

एकरात्रं विरात्रं वा पद्मात्रं नासमेव च ।  
 शूद्रे सपिण्डे वर्णीनामाशौचं क्रमतः स्मृतम् ॥  
 विरात्रपथ पद्मात्रं पक्षं नासं तथैव च ।  
 यैश्ये लक्ष्मिण्डे वर्णीनामाशौचं क्रमतः स्मृतम् ॥  
 सपिण्डे क्षत्रिये शुद्धिः पद्मात्रं ब्राह्मणस्य तु ।  
 वर्णीनां परिशेषाणां द्वादशाहेन निर्दिशेत् ॥  
 सपिण्डे ब्राह्मणे वर्णीः सर्वे एवाविशेषतः ।  
 दशरात्रेण शुद्धये पुरित्वाह भगवान् यमः ॥

अङ्गिराः

असवर्णस्त्रियः पुन्ना द्विजानां परिकीर्तिताः ।  
 पृथग्भर्त्समाचाराः पृथग्भाषाः प्रकीर्तिताः ॥  
 शूद्रापुत्रः पारशावः ब्राह्मगोत्पादितस्तु यः ।  
 शूद्राचारेण तस्यापि शौचाशौचं विधीयते ॥

(१) स्वसंकरे—अ, उ.

शङ्कलितिं

यदेकजाता बहवः पृथक्क्षेत्राः पृथग्गृहाः ।  
एकपिण्डाः पृथक्शौचाः पिण्डस्त्वावर्तते त्रिषु ॥

जावालिः

नानाजातिषु पारक्ये पैतृकं जीवतः पितुः ।

अतीते मातृकं विद्यात् पारक्यमुभयोरपि ॥

विष्णुः [ २२, १९-२१ ]

पत्नीनां दासानामानुलोम्येन स्वामितुल्यमाशौचम् । मृते  
स्वामिन्यात्मीयम् । हीनवर्णनामधिकवर्णेषु सपिण्डेषु तदाशौच-  
व्यपगमे शुद्धिः ॥

बृहस्पतिः [ आशौ., ३७ ]

दासान्तेवासिभृतकाः शिव्याद्वैकत्र वासिनः ।

स्वामितुल्येन शौचेन शुद्धयन्ति मृतसूतके ॥

शङ्कः

हीनवर्णं तु या साध्वी प्रमादात्प्रसवं ब्रजेत् ।

प्रसवे मरणे तज्जन्मशौचं नोपशाम्यति ॥

इति वर्णसन्निपाताशौचम् ॥

# अथाऽशौचसन्निपाताशौचम्

---

तत्र मनुः [५, ८९]

अन्तर्दशाहे<sup>१</sup> स्यातां चेत् पुनर्मरणजन्मनी ।

तावत्स्यादशुचिर्विप्रो यावत्तत्स्यादनिर्दशम् ॥३

याज्ञवल्क्यः [३, २०]

अन्तरा जन्ममरणे शेषाहोभिर्विशुद्धयति ॥

बौधायनः [१, ११, १५-१६]

जननमरणयोः संनिपाते समाने तु दशरात्रम् । [अथ] यदि दशरात्राः संनिपतेयुराद्यं दशरात्रमाशौचमानवमाद्विवसात् ॥४

(१) ‘चेत्स्यातां’ इति मेधातिथिपाठः ।

(२) ‘यावत्स्यात्’ इति मूलमातृकादतपाठः । स एव राघवानन्देन सीकृतश्च ।

(३) अत्रापि दशग्रहणमाशौचकालोपलक्षणार्थम् । यस्य चाशौचकालः तस्मिन् न निवृत्ते यदि पुनरन्यदाशौचनिमित्तमुत्पद्यते तदा पूर्वशेषेणैव शुद्धिः, न त्वन्तरानिपतिं यत्तदीयादहः प्रभृति दशाहादिगणना कर्तव्या । ‘पुनः’शब्दश्च समनजातीयापेक्षया समर्थतरो भवति । विप्रग्रहणमध्या शौचानामुपलक्षणार्थम् । (मेधातिथेः) ॥ कुलद्रकस्तु ‘दशाहादिमध्ये यदि पुनः मरणे मरणं जनने जननं स्यात्’ इत्याह ॥

(४) ‘सन्निपातः’ समवायः । अन्यतरेण निपित्तेन दशाहे वर्तमाने इतरस्यापि निमित्तस्य तत्राऽन्तःपातः । तथा चेत् पूर्वशौचत्रयुक्तदन्त्रमध्यपातितत्वादेतत्प्रसज्जति, न पृथक् दशरात्रं प्रयुड्क्ते इत्यमित्प्रायः । एवं त्र्यादिष्वपि । तत्र भूयसा सहाऽल्पीयो गच्छति न त्वल्पीयसा भूयः । तत्र सज्जातीयस्यैव प्रसङ्गं इति केचित् । तस्मात् जनने जननं मरणे मरणमिति निवेशः सिद्धो भवति । आचार्यस्त्वनादस्य तच्छब्दं जननमरणयांरिति वदन् विजातीयस्यापि प्रसङ्गं भन्यते ॥ (गोविन्दस्वामी)

### शङ्खलिखितौ

अथ चेदत्तरा प्रभीचेत् जायेत् वाऽवशिष्टैरेव दिवसैः  
शुद्धयेत् । अहःशोषे द्वाभ्याम् । प्रभाते तिसृन्मिः ॥  
गौतमः [१४, ६-८]

तच्चेदन्तः पुनरापत्तेच्छेषण शुद्धयेत् । रात्रिशोषे द्वाभ्याम् ।  
प्रभाते दिनत्रयेण । मरणाशौचयध्ये ज्ञातिमरणोऽप्येवम् ॥

विष्णुः [२२, ३५-३७]

जननाशौचयध्ये प्राप्तारं जननं स्थात् तदा पूर्वाशौचव्यपग-  
मेन शुद्धिः । रात्रिशोषे दिनशुद्धयेत् । प्रभाते दिनत्रयेण । मरणाशौच-  
मध्ये ज्ञातिमरणोऽप्येवम् ॥

अङ्गिराः

सूतके सूतकं भूयो यदि तत्स्यादनिर्देशो ।  
तच्छेषणैव शुद्धिः स्यान्सूतके सूतकं तथा ॥

अनिर्देशाहे जनने पञ्चात्स्यान्शरणं यदि ।  
प्रेतसुद्विश्य कर्तव्यं तजाशौचं स्वबन्धुभिः ॥

(१) ‘आपत्ते’ आगच्छेत् । यदि स्वप्राणके [अशौचे] महत्प्रमाणमागच्छति तत्पूर्वेण  
नागच्छेत् ॥ (मस्करी)

देवलः

परतः परतः शुद्धिरघवृद्धौ विधीयते ।  
 स्याचेत्पञ्चतमादहः पूर्वेणाप्यनुशिष्यते ॥  
 अघानां यौगपद्ये तु ज्ञेया शुद्धिगरीयसा ।  
 मरणोत्पत्तियोगे तु गरीयो मरणं भवेत् ॥

शङ्खः

समानं खलु शौचं तु प्रथमेन समाप्येत् ।  
 असमानं द्वितीयेन धर्मराजवचो यथा ॥

यमः

अघवृद्धावशौचं च पञ्चमेन समाप्येत् ॥

ब्रह्मपुराणे

आद्यभागद्वयं यावत् सूतकस्य तु सूतके ।  
 द्वितीये पतिते चाद्यात् सूतकाच्छुद्धिरिष्यते ॥  
 अत ऊर्ध्वं द्वितीयात् सूतकाच्छुचिरिष्यते ।  
 एवमेव विचार्यं स्यान्मृतके मृतकान्तरे ॥  
 मृतकस्यान्तरे यद्यत् सूतकं प्रतिपद्यते ।  
 सूतकस्यान्तरे वाथ मृतकं यत्र विद्यते ॥  
 मृतकान्ते भवेत्तत्र चातुर्वर्ण्येषु निलक्षणः ॥

# अथ विदेशस्थाशौचम्

---

तत्र वृहस्पतिः [आशौ., ३६, ६२]

संनिधानेऽशौचमिदं १सारांशं परिकीर्तिम् ।

दूरदेशो मृते जाते सद्यः शौचमुदाहृतम् ॥

२अन्यदेशो मृतं ज्ञाति श्रुत्वा वा पुञ्जजन्म च ।

३अनिर्गते दशाहे तु शोषाहोभिर्विशुद्धयति ॥

पारस्करः [३, १०, ४४-४५]

प्रोषितश्चेत् प्रेयाच्छ्रवणप्रभृति कृतोदकाः कालशेषमा-  
सीरन् । अतीतश्चेदकरात्रं त्रिरात्रं वा ।

(१) शारं संप्रिकीर्तिम्—अ; आ; स्मृतिचं., p. 48..

(२) ‘अन्यदेशमृतं ज्ञाति श्रुत्वा पुञ्जय जन्म च’ इति शुद्धिकोमुडी (पृ- ३४), स्मृतिचन्द्रिका [आशौचकाण्ड] च [p. 47].

(३) ‘अनिर्गतदशाहन्तु’ इति स्मृतिचन्द्रिकापाठः.

(४) ‘प्रोषितः’ प्रवासं गतः यदि ‘प्रेयात्’ म्रियते तदा पुत्रादयः तन्मरणश्रवणकाल-  
माभ्य ‘कृतं’ दत्तं स्नानपूर्वकमुक्तविधिना ‘उदकं’ यैस्ते ‘कृतोदकाः’, ‘कालशेषं’ आशौचसमशेषं  
‘आसीरन्’ आशौचधर्मेण वर्तेरन् । यद्यप्याशौचकालोऽतीतः, ततः प्रोषितश्चरणं च श्रुतं, तदैक-  
रात्रमाशौचं त्रिरात्रं वा । अत्र यद्यपि समान्येनोक्तस्तथाऽपि स्मृत्यन्तरादिशेषोऽवगन्तव्यः । कथम् ?

मासत्रये त्रिरात्रं स्यात् षण्मासे पक्षिणी भवेत् ।

अहस्तु नवमादर्वाक् सद्यशशौचमतः परम् ॥ [जयरामः]

मनुः [५, ७६-७८]

विगतं तु विदेशस्थं शृणुयाद्यो ह्यनिर्दशम् ।  
 यच्छेषं दशारात्रस्य तावदेवाशुचिर्भवेत् ॥  
 १ अतिक्रान्ते दशाहे तु त्रिरात्रमशुचिर्भवेत् ।  
 संबत्सरे व्यतीते तु सप्तष्टैवाऽपो विशुध्यति ॥  
 निर्दशं<sup>२</sup> ज्ञातिमरणं श्रुत्वा पुत्रस्य जन्म च ।  
 सवासा जलमाप्लुत्य शुद्धो भवति मानवः ॥  
 ‘विगतं’ विनष्टम् । ‘अनिर्दशं’ अनिर्गतदशाहे ।

<sup>३</sup> याज्ञवल्क्यः [३, २१]

प्रोषिते कालशेषः<sup>४</sup> स्यात् पूर्णे ‘दत्तोदकं शुचिः ॥

वसिष्ठः [३, ३६]

देशान्तरस्थे प्रेते ऊर्ध्वं दशाहाच्छुत्वैकरात्रमाशौचम् ।

गौतमः [१४, १८]

श्रुत्वा चोर्ध्वं दशम्याः पक्षिणीम् ॥<sup>५</sup>  
 सूतकसम्बन्ध‘दशमी’ अत्र रात्रिः । ‘पक्षिणी’ आगामि-  
 वर्तमानाहर्युक्ता रात्रिः ।

(१) Omitted by आ.

(२) ‘याति मरणं’ इति उ, आ ; ‘ज्ञाति’—अ, मुद्रितकोशाः

(३) The citations from याज्ञवल्क्य, वसिष्ठ and गौतम are missing in the Udaipur manuscript.

(४) ‘कालशेष’ इति मूलमात्रुका. (५) ‘दत्तोदकं’—उ.

(६) दशमीप्रहणं सर्वाशोचप्रदर्शनार्थम् । ‘पक्षिणी’ अहृदयमध्यगता रात्रिः, रात्रिदयमध्यगतमहर्वा । (मस्करी)

विष्णुः [२२, ३७-४१]

श्रुत्वा देशान्तरस्थो जन्ममरणे आशौचशेषेण शुद्ध्येत् ।  
व्यतीते त्वशौचे संवत्सरस्यान्तं त्वेकरात्रेण । अतः परं स्नानेन ॥

जावालः

अतीते सूतके स्वे स्वे त्रिरात्रं स्यात् सूतकम् ।  
संवत्सरे व्यतीते तु सद्यः शौचं विधीयते ॥

देवलः

२ आशौचाहस्स्वतीतेषु ३ बन्धुद्वेच्छूयते मृतः ।  
तत्र त्रिरात्रमाशौचं भवेत्संवत्सरान्तरे ॥  
४ ऊर्ध्वं संवत्सराधात् श्रूयते चेन्मृतो जनः ।  
भवेदेकाहमेवात्र तत्र संन्यासिनां न तु ॥  
नाशौचं प्रसवस्यास्ति व्यतीतेषु दिनेष्वपि ।  
'संवत्सरान्तरे' वर्षाभ्यन्तरे । अत्रेयं व्यवस्था—षणमा-  
साभ्यन्तरे ज्ञातिमरणश्रवणे त्रिरात्रमाशौचम् । तदूर्ध्वं मासत्रयं  
वा यावत् पक्षिणी । तदूर्ध्वं मासत्रयं यावदेकरात्रम् । अतः परं  
स्नानोदकदानमात्रम् ॥

(१) 'ततः परं' इति वैज्यन्तीपाठः:

(२) 'अवाहस्तु व्यतीतेषु' इति शुद्धिकौमुदीपाठः, (पृ. ३५)

(३) 'ज्ञातिरचेत्'—शु. कौ....

(४) 'ऊर्ध्वं संवत्सरादायाद्वन्धुरुश्वेच्छूयते मृतः' इति शुद्धिकौमुदी (पृ. ३७)

(५) *Suddhikaumudi* (p. 35) follows the s'loka with this half-  
verse—

बन्धुर्माता पिता चैव स्त्रीणां च पतिरेव च ।

## अथ बालग्राह्याशौचम्

---

\* तत्र शङ्खलिखितौ

देशान्तरिते बाले चातीते सद्यःशौचम् । यद्युनद्विवर्णं  
स्यादनुत्पन्नदशन इत्येके ॥

\* पैठीनसिः

देशान्तरमृतस्य सद्यःशौचम् ॥

\* वैवस्वत आह—

बाले चादन्तजाते त्रिरात्रं शावमाशौचम् । सद्यःशौचमिति  
गौतमः ॥

मनुः [५, ७८, ६८]<sup>१</sup>

बाले देशान्तरस्थे च पृथक्किपण्डे च संस्थिते ।  
सवासा जलमाप्लुत्य सद्य एव विशुद्धयति ॥

\* There is a lacuna in ३ and ५ up to the quotation from Manu ; आ fills the gap.

(१) Nandana gives the two verses in the order of the text. In printed editions of *Manusmṛti*, the first s'loka comes after ten intervening s'lokas after the second. See Jolly, (p. 304.)

वृणामकृतचूडानामशुद्धिनैशिकी स्मृता ।  
 निर्वृत्तचूडकानां तु त्रिरात्राच्छुद्धिरिष्यते ॥  
 ‘बालो’ऽत्र अजातदन्तः ।   ‘पृथक्पिण्डो’ऽत्र समानोदकः ।

यमः

ऊनत्रिवार्षिके बाले प्रेतत्वमनुगच्छति ।  
 अदन्तजाते तनये शिशौ गर्भचयुते तथा ॥  
 निर्वृत्तचूडके बाले देशान्तरमयो गते ।  
 सपिण्डानां तु सर्वेषामहोरात्रमशौचकम् ॥

याज्ञवल्क्यः [३, २३]

आदन्तजन्मनः सद्य आचूडान्नैशिकी स्मृता ।  
 त्रिरात्रमाव्रतादेशाद् दशरात्रमतःपरम् ॥

जावालः

व्रतचूडा द्विजानां तु प्रमीतेषु यथाक्रमम् ।  
 दशाहृत्यहैकाहोभिः शुध्यन्त्यपि हि निर्गुणाः ॥  
 ‘व्रतं’ उपनयनम् ।<sup>(१)</sup>

विष्णुः [२२, २७—३१]

अदन्तजाते बाले प्रेते सद्य एव । नास्याग्निरस्कारो नोदक-  
 क्रिया । दन्तजाते त्वकृतचूडे त्वहोरात्रेण । कृतचूडे [तु] असंस्कृते  
 त्रिरात्रेण । अतः परं यथोक्तकालेन ॥

(१) Omitted by ड.

शङ्खः

अजातदन्ते बाले तु सद्यःशौचं विधीयते ।  
 अहोरात्रात्था शुद्धिर्बाले त्वकृतचूडके ॥  
 तथैवानुपनीते तु त्र्यहाच्छुध्यन्ति बान्धवाः ।  
 अत्र ‘अजातदन्तादयः’ स्वकीयकालोपलक्षकाः ।

पैठीनसिः

अकृतचूडानां त्रिरात्रम् ॥

वसिष्ठः<sup>१</sup> [४, ३४-३५]

अनद्विवर्णे प्रेते गर्भपतने वा सपिण्डानां त्रिरात्रमशौचम् ।  
 सद्यःशौचमिति गौतमः ॥

अत्र दाहादाहकृतो विषयविभागो यथा—

२ अङ्गिराः

अजातस्य तु तावत्स्यादशौचं संस्थितस्य तु ।  
 यावत् स्तानं न कुर्वन्ति सचैलं बान्धवा बहिः ॥  
 यद्यप्यकृतचूडश्चाजातदन्तश्च संस्थितः ।  
 तथापि दाहयेदेतमशौचं त्र्यहमाचरेत् ॥  
 ‘अजातो’ अजातदन्तः ।

(१) ‘उ’ मातृकायां ‘वसिष्ठः’ इति नास्ति ।

(२) Manuscripts corrupt ; text restored.

पारस्करः [३, १०, २-६]

अद्विवर्षे प्रेते मातापित्रोराशौचम् । [शौचमेवेतरेषाम्]<sup>(१)</sup> ।  
एकरात्रं त्रिरात्रं वा । शरीरमदग्धवा निखनन्ति । अन्तःसूतके  
चेदोत्थानादाशौचं सूतकवत् ॥<sup>(२)</sup>

### ब्रह्मपुराणे

अनतीतद्विवर्षन्तु मृतं भूमौ निधापयेत् ।  
द्विरात्रं<sup>(३)</sup> बान्धवानां च तस्याशौचं च सर्वशः ॥

अनतीतद्विवर्षस्तु प्रेतो यत्रापि दद्यते ।  
अतिमोहादिभूतैश्च देशसावर्ण्यमार्दवात् ॥

अशौचं ब्राह्मणानां तु त्रिरात्रं न तु विद्यते ।  
राजामेकादशाहं तु वैद्यानां द्वादशाहिकम् ॥

(१) Omitted by उ and अ ; इतरस्मिन् पुकरात्रम्—इति आ.

(२) ऊनद्विवर्षस्य प्रेतस्य ‘शरीरं’ कुण्ठं ‘अदग्धवा’ अग्निदाहमकृत्वा ‘निखनन्ति’ गते प्रक्षिपन्ति । ‘अन्तः’ मध्ये ‘सूतके’ जनननिमित्ताशौचे ‘उत्थानात्’ उत्थानं सूतकान्ते यावदा-शौचं जननाशौचान्तरं आवतति तदा सूतकवत् । एवं मरणाशौचमध्ये यदा मरणाशौचमेवापतति तदाऽपि पूर्वजेषेणैव उत्तरस्य शुद्धिः । एतच्च सरिण्डविषयम् । मातापित्रोस्तु विशेषः । मातरि पूर्वमृतायां यथाशौचमध्ये पिता प्रियेत तदा प्रियमरणनिमित्ताशौचान्ते शुद्धिः । यदा पुनः पितरि मृते माता प्रियते तदा पक्षिण्यन्ते द्वादशाहप्रहारान्ते शुद्धिः । किं च यदि सूतके रात्रिमात्रावशिष्टे सूतकान्तरमाप्यते तदा द्वयहमधिकं शावं वर्धते । यदि पुनर्यामिमात्रावशिष्टे सूतके शावे वा सूतकं शावं वा सजातीयं आपतति च्यहमधिकं वर्धते ॥ (हरिहरवृत्तिः)

(३) त्रिरात्रं—अ.

(४) देशसावर्ण्यमार्दवात्—अ.

(५) न च—अ.

अपि विंशतिरात्रं तु शूद्राणां च भवेत्क्रमात् ।  
 अनुपनीतो विप्रस्तु राजा चैव धनुर्ग्रहात् ॥

अगृहीतप्रतोदश्च वैश्यः शूद्रश्च वस्त्रयुक् ।  
 प्रियते यत्र तत्र स्यादाशौचं त्यहमेव हि ॥

द्विजन्मनामयं कालस्त्रयाणां तु षड्बिदकः ।  
 पश्चान्दिकं तु शूद्राणां स्वजात्युक्तमतः परम् ॥

---

# अथ स्यारौचम्

---

तत्र 'अयहाच्छुध्यन्ति बान्धवा' इत्यनुवृत्तौ

शङ्कः

अनूढानां तु कन्यानां वैश्यशूद्रद्विजन्मनाम् ।  
 अनूढभार्यः शूद्रस्तु षोडशाद्वत्सरात्परम् ॥  
 मृत्युं समधिगच्छेत्तु मासं तस्यापि बान्धवाः ।  
 शुद्धिं समधिगच्छन्ति नात्र कार्या विचारणा ॥

तथा

गृहे मृतासु दत्तासु कन्यकासु अयहं तथा ।

मनुः [५, ७२]

स्त्रीणामसंस्कृतानां तु अयहाच्छुध्यन्ति बान्धवाः ।  
 यथोक्तेनैव कल्पेन शुध्यन्ति तु सनाभयः ॥<sup>२</sup>  
 'असंस्कृतानां' वागदत्तानां अकृतविवाहानाम् । 'बान्धवाः'  
 भर्तृसपिण्डाः । 'सनाभयः' पितृसपिण्डाः ।

(१) तथा वै शूद्रजन्मनाम्—अ, आ.

(२) 'अ-यैस्तूक्तम्—सोदर्या दशरात्रेण इति । तेषां चाभिप्रायः । अष्टवर्षायाः कन्याया दानं विहितम् । दत्तायाश्च निर्वृतचौडकव्यपदेशभावात् पुंस इव उपनीख, तदानीं कल्पान्तरसानाम्नानात् दशाह एव युक्तः ॥ (मेथातिथिः)

याज्ञवल्क्यः [३, २४]

अहस्त्वदत्तकन्यासु बालेषु च विशोधनम् ॥१

विष्णुः [२२, ३२-३४]

स्त्रीणां विवाहः संस्कारः । संस्कृतासु स्त्रीषु नाशौचं पितृ-  
पक्षे । तत्प्रसवमरणे चेत् पितृगृहे २भवेतां तदैकरात्रं त्रिरात्रं वा ॥

शङ्खलिखितौ

एकाहं कन्यायामूढायां गोत्रतः पिण्डाशौचयोर्निवृत्तिः ॥

वसिष्ठः [४, १९]

प्रतानामितरे ३कुर्युस्ताश्च तेषाम् ॥

पैठीनसिः

दत्ता कन्या परैव भवति ॥

शङ्खः

पितृवेशमनि या नारी रजः पश्यत्यसंस्कृता ।  
तस्यां मृतायां नाशौचं कदाचिदपि शाम्यति ॥

(१) अत्र व्याख्यातारः पञ्चदशाब्ददेशीयाऽपि या द्विदत्ता कन्या तिष्ठेतदहरेवाशौचम् ।  
मुख्यमान्मतिकम्य कालक्षपणे प्रमाणाभावात् ॥ (मेधातिथिः)

(२) ‘स्यातां’ इति मु. पा.

(३) ‘कुर्वीत्’ इति मु. पा.

आदिपुराणे<sup>१</sup>

दत्ता नारी पितुर्गेहे [प्रधाने] सूयते [सदा] म्रियते<sup>२</sup>थवा ।  
 स्वमशौचं चरेत्सम्यक् पृथक् स्थाने व्यवस्थिता ॥२  
 आजन्मनस्तु चूडान्तं यत्र कन्या विपद्यते ।  
 सद्यःशौचं भवेत्तत्र सर्ववर्णेषु नित्यशः ॥  
 ततो वाग्दानपर्यन्तं यावदेकाहमेव हि ।  
 अतः परं प्रवृद्धानां त्रिरात्रमिति निश्चयः ॥  
 वाक्प्रदाने कृते तत्र ज्ञेयं चोभयतस्यहम् ।  
 पितुर्वरस्य च ततो दत्तानां भर्तुरेव हि ॥

(१) ‘आदिपुराणे’ इति शुद्धिप्रकाशे (पृ. २७) ।

(२) ‘पितुर्गेहे’ यदा सूयते म्रियते वा ‘दत्ता नारी’ सा प्रसवे पैठीनस्युक्तमाशौचं चरेत्।  
 ‘पृथक् स्थाने’ पित्रादिसंसर्गशून्ये पितृगेहे स्थिता सा चेतदा तद्वन्धुवर्गो गोत्रादिः एकाहेन, जनकः  
 व्यहेण शुध्यति । जनकत्वाविशेषात् जनन्यपि । संसर्गे पित्रादिः संपूर्णमाशौचम् ।

यस्तैः सहासनं कुर्यात् शयनादीनि चैव हि ।

बान्धवो वा परो वा पि स दशाहेन शुध्यति ॥

इति वचनादिति स्मार्ताः । एतन्मते ‘दत्ता नारो पितुर्गेहेऽप्याने सूयते यदा’ इति कल्पतर्वा-  
 दतवाक्ये ‘अप्रधाने’ पित्रादिसंसर्गशून्ये इत्यर्थो बाध्यः ॥ [शुद्धिप्रकाशे, २७] ॥ गोविन्दानन्दविर-  
 चित—शुद्धिकौमुद्धां [पृ. ३३]—“तथा च कल्पतर्हलिखितव्यासवचनम्—

दत्ता नारा पितुर्गेहेऽप्रधाने सूयते यदा ।

म्रियते वा तदा तस्याः पिता शुध्येत्रिभिर्दिनैः ॥”

<sup>१</sup> इति स्यशौचप्रकरणे दृश्यते । अत्र प्रकरणे पुनस्तद्वचनं यस्यां कस्याचित् मातृकायामपि नोप-  
 कल्प्यते । कल्पतर्वादत्पुराणश्लोकश्च गोविन्दानन्देनादत्प्रो व्याख्यातश्च ॥

स्वजात्युक्तमशौचं स्यात् सूतके मृतकेऽपि वा ।  
 पित्रा दत्ता तु या कन्या स्वातन्त्र्यादन्यमाश्रिता ॥  
 यं यं श्रितवती भूयस्तस्याशौचं भवेत् त्यहम् ।  
 मृतायां वा प्रसूतायां १नान्येषामिति निश्चयः ॥  
 दत्ते तु सप्तमे यत्र बाला काचित् कृताः<sup>(१)</sup> भवेत् ।  
 स्वामिगोत्रं भवेत्स्यास्तच्च भूयो विशिष्यते ॥  
 पैतृकं त्वप्रसूतायां ततः पौर्विकभर्तृकम् ।  
 कामादक्षतयोनिइचेदन्यं गत्वा व्यवस्थिता ॥  
 तस्यान्यस्य सगोत्रा स्याद्यं संश्रितवती स्वयम् ॥

---

(१) ‘बान्येषां’ इति अ.

(२) काचिद्गृहा—आ.

## अथ गर्भस्त्रावाशौचम्

अत्र मनुः [७, ६६]

रात्रिभिर्मासतुल्याभिर्भस्त्रावे विशुद्धयति ।

रजस्युपरते साधी स्नानेन स्त्री रजस्वला ॥१

हारीतः [अ. १०]

गर्भपतने [स्त्रीणां] त्रिरात्रम् । साधीयो रजोविशेषत्वात् ।  
जातमृते मृतजाते वा दशाहादि कुलस्य ॥२

शुद्धिलिखितां,

गर्भमाससमा रात्री संसने गर्भस्य । अयहं वा । सर्वेषां  
सकुलानाम् ॥

(१) अप्राप्तकालस्य पातः ‘स्त्राव’ उच्यते । सप्तमास्याश जीवन्ति । अतः सप्तमे मासे पूर्णमाशौचम् । एतचु जीवतो जातस्य युक्तं, अन्यथा तु गर्भमाससमा इत्येव । इह रजस्वलाया रजस्युपरते स्नानेन शुद्धिराम्भाता । स्मृत्यन्तरे अयहादूर्ध्वम् । तत्रैवं व्यवस्था । प्राक् अयहाद्वो निवृत्तावपि नास्ति शुद्धिरूर्ध्वमनुपरतेऽपि भवति । किं तु ‘विशुद्धतीति’ प्रकृते पुनः ‘साधी’ति वचनात् अनिवृत्ते रजसि वैदिककर्माधिकारातुप्रवेशो नास्ति, न पुनः स्पर्शादेनिषेधः । ‘स्त्री’प्रहृण बर्णमात्रस्त्र्यर्थम् ॥  
(मेधातिथिः)

(२) “गर्भस्त्रावे स्त्रीणां त्रिरात्रं साधीयो रजोविशेषत्वात् ।” इति कुल्लकोदाहतहारीतवचनम् [५. ६६]. Text corrupt; restored form शुद्धिकौमुदी, ४७.

शातातपः

गर्भसंस्थवणे त्रिरात्रम् । यावन्तो मासास्तावन्त्यहानीति ॥  
 ‘शुद्धिः’ इत्यनुवृत्तौ—

विष्णुः [२२, २७]

मासतुल्यैरहोरात्रैर्गर्भस्तावे ॥

जाबालः

रात्रयो मासतुल्याः स्युर्जनन्या गर्भविस्तवे ॥

सुमन्तुः

गर्भस्तास्तुल्याः दिवसा गर्भसंसने । सद्यः शौचं वा भवति ॥८

[कूर्मपुराणे]१

षणमासाभ्यन्तरं यावद् गर्भस्तावो भवेद्यदि ।  
 तदा जासस्त्वैस्तासां दिवसैः शुद्धिरिष्यते ॥  
 अत ऊर्ध्वं सद्यात्युक्तं तासामाशौचविष्यते ।  
 सद्यः शौचं सपिण्डानां गर्भस्य पतने सति ॥

[आदिपुराणे]२

स्त्रीणां तु पतितो गर्भः सद्यो जातो मृतोऽथवा ।  
 अजातदन्तो मासैर्वा मृतः षड्भिर्गतैर्बहिः४ ।  
 वस्त्राद्यभूषितं कृत्वा निक्षिपेत्तंतु५ काष्ठवत् ॥  
 खनित्वा शनकैर्भूमौ सद्यः शौचः विधीयते ॥

(१) कुल्कृष्णः [७, ६६].

(२) कूर्मपुराणे इति शुद्धिप्रकाशे (पृ. १८).

(३) आदिपुराणे इति शुद्धिकौमुद्याम् [पृ. ४५].

(४) ‘गतैव हि’ इति उ, अ, आ.

(५) ‘क्षिपेत् तत्तु’ इति अ.

# अथ सृत्युविशेषाशौचम्

तत्र 'सद्यःशौचं विधीयते' इत्यनुवृत्तौ—

मनुः [५, ९६]

डिम्बाहवे हतानां च विद्युता पार्थिवेन च ।  
गोब्राक्षणस्य चैवार्थं यस्य चेच्छति पार्थिवः ॥१

तथा [५, ९८]

उद्यतैराहवे शस्त्रैः क्षत्रधर्महतस्य च ।  
सद्यः संतिष्ठते यज्ञस्तथाशौचमिति स्मृतम् ॥  
३ 'डिम्बो' अशस्त्रकलहः संमर्दो वा ।

यमः

डिम्बाशनिहतानां च तथैव प्राणसत्रिणाम् ।  
नदीश्वापददंष्ट्रिभ्यः सद्यःशौचं विधीयते ॥

(१) 'डिम्बो' बहुजनसंकुलः अशस्त्रकलहो वा । 'आहवः' संग्रामो युद्धम् । 'यस्य चेच्छति पार्थिवः' स्वकार्यपरिपालनाधिकृतस्य ॥ (मेधातिथिः)

(२) 'स्थितिः' इति मेधातिथिप्रभृतीनामादृतः पाठः ।

(३) येन शस्यते हन्यते तत् 'शस्त्रम्' । अतः पाषाणलगुडादिनापि हतस्य यज्ञसंस्था निष्पद्यते, नायुधैरेव खङ्गादिभिः । अत्र केचित् 'क्षत्रधर्महतस्य' इत्यनेन 'सद्य' इत्यमिसंबन्धन्ति । ततश्च यः सङ्ग्रामभूमी मृतस्तस्यैवायं विधिः, न तु योऽन्येद्युस्ततोऽन्यत्र गतः । तदेतद्विचार्यम् ॥ (मेधातिथिः)

शस्त्रेणाभिमुखो यस्तु १युध्यते शस्त्रधर्मणा ।  
 यज्ञः २संसिध्यतेतस्य सद्यःशौचं विधीयते ॥  
 ३अग्निं मेरुप्रपतने वीराध्वन्यप्यनाशके ।  
 दीक्षितानां च सर्वेषां सद्यःशौचं विधीयते ॥

बृहस्पतिः [आशौ., ४७]

‘डिम्बाहते विद्युता च राजा गोविप्रपालने ।  
 सद्यःशौचं हतस्याहुः ५यहं चान्ये भृष्टयः ॥६

परात्रारः

ब्रात्मणार्थं विपन्नानां ७दण्डनां गोग्रहेषु च ।  
 आहवेषु विपन्नानामेकरात्रमशौचकम् ॥

- (१) ‘वध्यते’ इति शुद्धिप्रकाशपाठः; (५३) ‘अ’ च.
- (२) ‘सन्तिष्ठते’ इति शु. प्रकाशे.
- (३) Supplied by आ only, and शु. प्र.
- (४) ‘मरु’ इति शु. प्र. ‘मरुः’ निर्जलप्रदेशः। ‘मेरु’ इति पोठं स्वीकृत्य उच्चप्रदेश इतर्थ इतन्ये। ‘वीराध्वनि’ मरणं संकल्प्य भ्रापथगमने। ‘अनाशके’ अनशने ॥ (शुद्धिप्रकाशः, ५३)
- (५) ‘डिम्बाहवे’ इति शुद्धिप्रकाशपाठः [५४]
- (६) डिम्बाहवे शस्त्रैरभिमुखहतस्य सद्यशौचम्, पराङ्मुखहतस्य त्रिरात्रम्। वत्राभिवातिन मरणं मे भवत्विति शास्त्राविहितबुद्धिपूर्वं हतस्य मरणे सद्यःशौचम्। शास्त्रविहितबुद्धिपूर्वं प्रमादतो वा वत्राहतस्य मरणे त्रिरात्रम्। राजवधार्हाप्राधेन हतस्य सद्य.शौचम्। अत्पापराधेन हतस्य त्रिरात्रम्। गोविप्रकाशार्थं शस्त्रेण युद्ध्यमानस्य अभिमुखहतस्य सद्यःशौचं, पराङ्मुखहतस्य त्रिरात्रम् इति ॥ (शुद्धिप्रकाशः, ५५)

(७) वन्दिनां— आ, शु. प्र—५४—“दण्डनामिल्यत्रापपाठः ‘वन्दिनां’ चौरादिगृहीतानां वन्दिदशायामेव विपन्नानामिल्यर्थं इति मिश्राः ॥ (शुद्धिप्रकाशः, ५४)

गौतमः [१४, ९-११]

गोत्रात्मणहतानामन्वक्षम् । राजक्रोधाच्च 'युद्धे । प्रायोनाश-  
कशस्त्राग्निविषोदकोद्भन्धनं प्रपतनैश्चेच्छताम् ॥  
'शौचं' सद्यःशौचमित्यर्थः । 'प्रायो' महापथगमनम् ॥

शङ्कः:

भृगवग्न्यनाशकामभोभिः सृतानाभात्मघातिनाम् ।  
पतितानां च नाशौचं शस्त्रविद्युद्धताश्च ये ॥  
व्यापादयेदथात्मानं स्वयं वाग्न्युदकादिषु ।  
विहितं तस्य नाशौचं नाग्निर्नाप्युदकक्रिया ॥  
अथ कश्चित् प्रमादेन ग्रियेताग्न्युदकादिषु ।  
तस्याशौचं विधातव्यं कार्या चास्योदकक्रिया ॥

सुमन्तुः:

भृगवग्निजलसङ्क्रामे देशान्तरे संस्थाप्याशनिमहाध्वनिकाना-  
मुदकक्रिया कार्या । सद्यःशौचं भवति ॥  
'सद्यःशौचं' इत्यनुवृत्तौ—

शङ्कलिखितौ

अथ शस्त्रानाशकाग्निवज्रभृगुजलविषुषप्रमापणेष्वेवमेव ॥

(१) युधि—आ, अ, उ-; 'युद्ध' हति शु. प्र.

(२) 'प्रपतनं' गिरिशिखरादितः पातः ॥ (श. प्र., ५६) 'प्रपतनं' पर्वतादृशाद्वा  
(मरकरी)

(३) स्वयं योऽग्न्यु—अ.

जाबालः

दुर्भिक्षे राष्ट्रसंपाते शस्त्रगोब्रह्मयातिते ।  
 पतितेऽनशनप्रेते<sup>(१)</sup> विदेशस्थे शिशौ न च ॥  
 एतेषामशौचं न भवतीत्यर्थः ।

हारीतः

प्रायोऽग्निभेष्मसिंहव्याघ्रे डिम्बा हवहतानां सद्यःशौचम् ॥

काश्यपः

अनशनमृतं तरङ्गानि करन्ता अग्निजलभविष्टानां भृगुसङ्गोम-  
 देशान्तरमृतानां गर्भाणां<sup>(२)</sup> जातदन्तमृतानां त्रिरात्रेण शुद्धिः ॥

ब्रह्मपुराणे

दुश्चिकित्स्यैर्भारोगैः पीडितस्तु पुमानपि<sup>(३)</sup> ।  
 प्रविशेष्वर्द्धर्वनं दीप्तं करोत्यनशनं तथा ॥  
 अगाधतोयराशि च भृगोः पतनमेव च ।  
 गच्छेन्महापथं वायि तुषारगिरिमादरात् ॥  
 प्रयागवटशाखाग्राहेहत्यागं करोति वा ।  
 स्वयं देहविनाशे तु काले प्राप्ते महामतिः ॥

(१) पतितेन स न प्रेते—अ.

(२) डिम्बाहतहताना (?)—अ.

(३) गर्भिण्यां—अ ; गर्भीणीनां—आ.

(४) ‘यदि’ इति श. प्र. पाठः (६०)

उत्तमानाप्नुयाल्लोकानात्मघाती कुचिद्वेत् ।<sup>१</sup>  
 महापापक्रियः स्वर्गे दिव्यान् भोगान् समश्चुते ॥  
 एतेषामधिकारस्तु तपसां सर्वजन्तुषु ।  
 नराणामथ नारीणां सर्ववर्णेषु सर्वदा ॥  
 ईदृशं मृतकं येषां जीवतां कुत्रचिद्वेत् ।  
 अश्वौचं तु श्यहं तेषां बज्रानलहते तथा ॥<sup>२</sup>

---

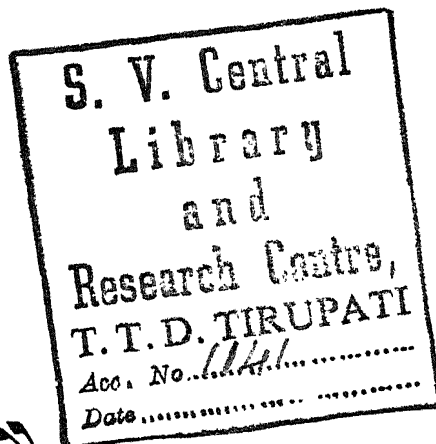
- (१) The undermentioned lines follow in the same page, in *Suddhiprakāśa* :

वाराणसीं मृतो यस्तु प्रल्याख्यातभिषक्तिक्रियः ।  
 काष्ठपाषाणमध्यस्थो जाह्वीजलमध्यगः ॥  
 अविमुक्तमुखस्तस्य कर्णमूलगतो हरः ।  
 प्रणवं तारकं ब्रूते नान्यथा कुत्रचित् क्वचित् ॥

- (२) ‘महामतिः’ इडीकृतबुद्धिः । ‘महापापक्रियः’ महापातक्यपि स्वर्गं प्राप्नोति  
 किमुतान्य इति सातिशयत्वदर्शनमात्रम् ॥ (शुद्धिप्रकाशः, पृ. ६०)

Q 2: 4  
15-5-80

११



## अथाऽसपिण्डाद्याशौचम्

तत्र मनुविष्णु [मनु, ५, ५६; विष्णु, २२, ५६]

गुरोः प्रेतस्य शिष्यस्तु पितृमेधं समाचरेत् ।

‘प्रेतहारैः समं तत्र दशारात्रेण शुद्धयति ॥

‘पितृमेधो’ अन्त्येष्टिः ॥

आश्वलायनः [४, ५, ४-९]

दानाध्ययने वर्जयेरन् दशाहं सपिण्डेषु । गुरौ चासपिण्डे ।  
अप्रत्तासु खीषु त्रिरात्रम् । इतरेष्वाचार्येषु । ज्ञातौ चासपिण्डे ।  
प्रत्तासु च खीष्वदन्तजाते परिजाते चैकाहं सब्रह्मचारिणि समान-  
ग्रामीये च श्रोत्रिये ॥<sup>२</sup>

(१) प्रेतदारैः—अ.

(२) Text confused and restored. असपिण्डो गुरः मातुलश्शुरादिः ।  
‘इतरेषु’ महागुरुव्यतिरिक्तेष्वाचार्येषु । ‘असपिण्डो ज्ञातिः’ समानोदकः । ‘प्रत्तासु’ द्वित्रादिषु ।  
‘अदन्तजाते’ बाले । ‘परिजातो’ दन्तजातः । तत्रापि एकाहं दानादि वर्जयेत् । उपनयनादारम्य  
आसमावर्तनाद्यः सह व्रतं चरितवान् स ‘सब्रह्मचारी’ । समाने एकस्मिन् प्रामे भवः ‘समान-  
ग्रामीयः’ । ‘श्रोत्रियः’ अधीतवेदः ॥ (हरदत्तः)

गौतमः [१४, १८-२७]

१[अनुत्वा चोर्ध्वं दशम्याः] दक्षिणीम् । असपिण्डे योनिसंबन्धे  
सहाध्यायिनि च । सब्रह्मचारिण्येकाहम् । श्रोत्रिये चोपसंपन्ने ।  
प्रेतोपस्पर्शने दशारात्रभाशौचमभिसंधाय चेत् । उक्तं वैद्य-  
शूद्रयोः । आर्तवीर्वा । पूर्वयोश्च । त्यहं वा । आचार्यतपुत्रस्त्री-  
याज्यशिष्येषु चैवम् ॥६

मनुः [९, ८०-८२; ७१]

त्रिरात्रमाहुराशौचमाचार्ये संस्थिते सति ।  
तस्य पुन्रे च पत्न्यां च दिवारात्रभिति स्थितिः ॥  
श्रोत्रिये तूपसंपन्ने त्रिरात्रमशुचिर्भवेत् ।  
मातुले पक्षिणीं रात्रिं शिष्यर्तिग्वान्धवेषु च ॥  
प्रेते राजनि सज्योतिर्यस्य स्याद्विषये स्थितः ।  
अश्रोत्रिये त्वहः कृत्स्नमनूचाने तथा गुरौ ॥

(१) Words in brackets necessary but are missing in the manuscripts ; manuscripts corrupt.

‘पक्षिणी’ अहर्द्यमध्यगता रात्रिः, रात्रिद्वयप्रध्यगतं अहर्वा । सपिण्डननं मरणं वा श्रुत्वा पक्षि-  
ण्याश्चैवं भवति । ‘अपिण्डः’ समानोदकः तस्मिन् मृते समानोदकानां पक्षिणी । ‘योनिसंबन्धिनः’  
मातुलमातृभागिनेयपैतृष्वसेयाः । तेषु मृतेषु पक्षिणीः । ‘सब्रह्मचारी’ समानचरणः, तस्मिन् मृते  
एकाहोरात्रमात्रैचं गृह्णीयात् । ‘उपसंपन्ने’ ज्ञानात्मुष्टःनसंपदपेते । ‘उपस्पर्शने’ वैद्यदि दृष्टमङ्गी-  
कुल सृष्टिः, न तु धर्मार्थकामतो वा । ‘अर्तवीः’ क्रतुसप्तनसंख्या वा रात्रीः वैश्यशूद्रयोराशौचम् ।  
आचार्यादिमृते चैवम् । चशब्दादाचार्याचार्ये ॥ (मस्करी)

§ From here folio 27, 28 and 29 in आ are missing.

सब्रह्मचारिण्येकाहमतीते क्षपणं स्मृतम् ।  
जन्मन्येकोदकानां तु जिराभान्धुद्विरिष्टते ॥  
‘सज्योतिः’ नक्षत्रदर्शनं यावत् ॥

### शङ्खः

मातामहे तथातीते आचार्ये तु तथा सृते ।  
गृहे सृतासु कन्यासु दत्तासु च तथा अयहम् ॥  
निवासराजनि प्रेते जाते दौहित्रके तथा ।  
आचार्यपत्रीपुत्रेषु सृतेषु दिवसेन तु ॥  
मातुले पक्षिणी रात्रिः शिष्यर्तिवान्धवेषु च ।  
सब्रह्मचारिण्येकाहमनूचाने सृते तथा ॥

### याज्ञवल्क्यः [३, २४]

अहस्त्वदत्तकन्यासु बालेषु च विशोधनम् ।  
गुर्वन्तेवास्यनूचाने मातुले श्रोत्रियस्य च ॥

### बृहस्पतिः [आशौ, २७, ३३]

अयहं माताभ्रातार्यश्रोत्रियेषु शुचिर्नरः ।  
मातुले पक्षिणी रात्रिः शिष्यर्तिवान्धवेषु च ॥  
अश्रोत्रिये त्वहः कृत्स्ननूचाने तथा गुरौ ।  
प्रेते राजनि सज्योतिर्यस्य स्याद्विषये स्थितिः ॥

(१) शङ्खसृतिः, १५, १४-१६ (आनन्दाश्रमसुद्रितसृतीना समुच्चये, पृ. ३८८)

(२) Identical with मरुसृति, ५, ८२.

बौधायनः [१, ११, २७]

त्रिरात्रमहोरात्रमेकाहमिति कुर्वीत ॥

जावालः

समानोदकानां व्यहं गोव्रजानामहः स्मृतम् ।  
मातृबन्धौ गुरौ मित्रे मण्डलाधिपतौ तथा ॥

‘शुद्धयेद्’ इत्यनुवृत्तौ विष्णुः [२२, ४२-४७]

आचार्ये मातामहे च व्यतीते त्रिरात्रेण ।

अनौरसेषु पुत्रेषु जातेषु च मृतेषु च ।

परपूर्वासु भार्यासु प्रसूतासु मृतासु च ॥

आचार्यपत्रीपुत्रोपाध्यायमातुलश्वशुरश्वशुर्यसहाध्यायिशि-  
ष्येष्वतीतेष्वेकरात्रेण । स्वदेशराजनि च ॥

‘श्वशुर्यः’ इयालः ।

हारीतः

परपूर्वासु भार्यासु पुत्रेषु च मृतेषु च ।

मातामहे त्रिरात्रं स्यादेकाहं तु सपिण्डतः ॥

याज्ञवल्क्यः [३, २७]

अनौरसेषु पुत्रेषु भार्याखन्यगतासु च ।

निवासराजनि प्रेते तदहः शुद्धिकारणम् ॥

ब्रह्मपुराणे

औरसं वर्जयित्वा तु समवर्णेषु सर्वदा ।  
 क्षेत्रजादिषु पुत्रेषु जातेष्वथ मृतेषु च ॥  
 अशौचं च त्रिरात्रं स्यात् समानामिति निश्चयः ॥

तथा

आदावन्यस्य दत्तायां कुत्रचित्पुत्रयोर्द्योः ।  
 पितुर्यत्र त्रिरात्रं स्यादेकं तत्र सपिण्डनाम् ॥  
 एका माता द्वयोर्यत्र पितरौ द्वौ च कुत्रचित् ।  
 तयोः स्यात्सूतकादैक्यं मृताहाद्वा परस्परम् ॥

शङ्खः

अनौरसेषु पुत्रेषु भार्यास्वन्यगतासु च ।  
 परपूर्वासु च स्त्रीषु त्रिरात्राच्छुद्धिरिष्यते ॥

बृहस्पतिः [आशौ., २४]

अन्यपूर्वेषु दारेषु परपतीषु तेषु च ।  
 मृतेष्वाप्लुत्य शुध्येत्तु त्रिरात्रेण द्विजोत्तमः ॥

‘अशौचं’ इत्यनुवृत्तौ—

शङ्खलिखितौ

अन्यपूर्वासु भार्यासु कृतेषु च सुतेषु च ।  
 मृतेषु च त्र्यहं तत्र नाध्यायो नोदकक्रिया ॥

## अथ निर्हाराद्यशौचम्

तत्र मनुः [५, १००-१०३]

एतद्वोऽभिहितं शौचं सपिण्डेषु द्विजोत्तमाः ।

असपिण्डेषु सर्वेषु प्रेतशुद्दिं निबोधत ॥

असपिण्डं द्विजं प्रेतं विप्रो निर्हत्य बन्धुवत् ।

विशुद्धयति त्रिरात्रेण मातुराप्तांश्च वान्धवान् ॥

यद्यन्नमत्ति तेषां तु दशाहेनैव शुद्धयति ।<sup>१</sup>

अनदन्नमहैव न चेत्सिमन् गृहे वसेत् ॥

अनुगम्येच्छया प्रेतं ज्ञातिमज्ञातिमेव वा ।

स्नात्वा सचैलं स्पृष्टास्मिं घृतं प्राश्य विशुद्धयति ॥

‘बन्धुवत्’ वान्धवभावेन स्नेहादिना दृष्टार्थम् । तत्र निर्हत्याश्रतो निवसतश्च<sup>२</sup> दशरात्रम् । अनश्रतः सहवसतश्च त्रिरात्रम् ।  
अवसतोऽनश्रतः एकरात्रम् ॥

### अङ्गिराः

अन्तर्दशाहे भुक्त्वा तु सूतके मृतकेऽपि वा ।

असंस्पृश्यो भवेत्तावद्यावत्तद्रूतमाचरेत् ॥

(१) दशाहेम विशुद्धयति—अ.

(२) विवसतश्च—अ.

सूतके मृतके शावमाशौचं स्थस्थिसंचयात् ।  
 १अन्नसत्रप्रवृत्तानामाममन्नं विगर्हितम् ॥  
 २भुक्त्वा पक्षान्नमेतेषां विरात्रं तु पथः पिबेत् ॥  
 आदावारभ्य तु परः सायं भुजीत नान्तरा ।  
 सपिण्डैः सह शुध्येत् अधदशायी सुसंयतः ॥  
 यस्तु भुइक्ते पराशौचे वर्णः सोऽप्यगुचिर्भवेत् ।  
 अन्ते शुद्धिश्च तस्यैव तस्याप्युक्ता मनीषिभिः ॥  
 असपिण्डस्यान्तर्दशाहभोजने ‘असंस्पृश्यत्वं’ इदं ज्ञेयम् ।  
 ‘तद्रुतं’ तदाशौचाचरणनियमं, न प्रायश्चित्तम् । ‘शावं’  
 शावनिमित्तकं कटधारणादिश्कर्म ॥

### बृहस्पतिः [आशौ., ४४]

यस्तैः सहाऽसपिण्डोऽपि प्रकुर्याच्छयनासनम् ।  
 बान्धवोऽबान्धवो वापि दशाहेन विशुध्यति ॥

### बिष्णुः [२२, ८-९]

ब्राह्मणादीनामशौचे यः सकृदेवान्नमश्नीयात् तस्य तावद्  
 शौचं यावत्तेषाम् । ४अशौचापगमे प्रायश्चित्तं कुर्यात् ॥

### [अङ्गिराः]

गृहे यस्य मृते कश्चिदसपिण्डः कथंचन ।  
 तस्याप्यशौचं विज्ञेयं विरात्रं नात्र संशयः ॥

(१) अत्र सूतप्रवृत्तानां—अ; परमनुप्रवृत्तानां—उ.

(२) भुक्त्वा पक्षान्नं—अ. (३) धर्म—अ. (४) आशौचव्यपगमे—अ.

प्रेतान्नमसपिण्डस्य<sup>१</sup> यावदश्चात्यकामतः ।  
तावत् त्र्यहाण्यशौचं स्यादपिण्डानां कथंचन ॥  
'एकरात्रेण शुद्धयेद्' इत्यनुवृत्तौ—

विष्णुः [२२, ४६]

असपिण्डे च स्ववेशमनि मृते च ॥

[पौठीनसिः]

असंबन्धिनं द्विजं हित्वा सद्यःशौचम् । सम्बन्धे त्रिरात्रम् ॥  
बौधायनः [१, ११, ३०-३२]

३परशबोपस्पर्शनेऽनभिसंनिधपूर्वं सचेलोऽपः सृष्टा सद्यशशुद्धो  
भवति । अभिसन्धिपूर्वं त्रिरात्रम् । क्रतुमत्यां च ॥

याज्ञवल्क्यः [३, १४]

४प्रवेशनादिकं कर्म प्रेतसंस्पर्शनामपि ।  
इच्छतां तत्क्षणाच्छुद्धिः परेषां स्तानसंयमात् ॥

अङ्गिराः

यः कथ्यन्निर्हरेत्प्रेतमसपिण्डः कथश्चन ।  
स्तात्वा सचैलः सृष्टाग्निं तस्मिन्नेवाहि शुद्धयति ॥

(१) असपिण्डस्य—अ; असपिण्डश्च—उ.

(२) सुवेशमनि—उ.

(३) 'परशबः' असपिण्डशबः । 'अभिसन्धिः' कामः तदभावो 'अनभिसन्धिः' । 'अपा  
स्पर्शनं' अवगाहनम् । तत्सद्य एव कुर्वीत, न विलम्बयेत् । 'क्रतुमती' रजस्वङ्गा । तत्स्पर्शोऽप्यभि-  
सन्ध्यनभिसन्धिकृतो विभागो वेदितव्यः ॥ (गोविन्दस्वामी)

(४) 'प्रवेशनादिकं कर्म' पूर्वोक्तं [३, १२-१३] निम्बनश्चदशनादि वेशमप्रवेशनान्तं कर्म, तत्र न  
केवल ज्ञातीनां, अपि तु परेषामपि धर्मार्थं प्रेतालङ्कारनिर्हरणादिकं कुर्वता भवति ॥ (मिताक्षरा)

पराशरः [३, ४१—]

अनाथं ब्राह्मणं पूर्वं ये हरन्ति द्विजातयः ।

पदे पदे यज्ञफलं सानुपूर्व्याशनुवन्ति ते ॥

१प्रेतस्पर्शनसंस्कारैः ब्राह्मणो नैव हुष्यति ।

२बोढा वाप्यग्रिदाता वा सद्यः स्नात्वा शुचिर्भवेत् ॥

[कूर्मपुराणे]<sup>३</sup>

अवरश्चेद्वरं वर्णं वरो वाप्यवरं यदि ।

अशौचे संस्पृशेत् स्नेहात् तदशौचेन शुध्यति ॥

पराशरः [३, ४७]

प्रेतीभूतं तु यः शुद्धं ब्राह्मणो ज्ञानदुर्बलः ।

अनुगच्छेन्नीयमानं त्रिरात्रमशुचिर्भवेत् ॥

वसिष्ठः

मानुषास्थि स्निग्धं स्पृष्टा त्रिरात्रमशौचम् । अस्निग्धे त्वहो-  
रात्रम् । शवानुगमने चैव ॥

ब्रह्मपुराणे [आदिपुराणे]

योऽसर्वं तु मूलयेन नीत्वा चैव दहेन्नरः ।

अशौचं तु भवेत्तस्य ४प्रेतजातिसमं सदा ॥

(१) प्रेतस्पर्शनसंस्कारैः—अ; प्रेतस्य समसंस्कारैः—उ.

(२) बोढा वाप्यग्रिदाता वा सद्यः स्नातो—अ.

(३) मनुरित्यपपाठः मूलमातृकासु । शुद्धिप्रकाशे कूर्मपुराणमिति (पृ. ६६) । व्यास्यातश्च—;  
“तदापद्विषयम् । अत्र सृशेदिति दहनाद्यर्थे सृशेदिल्लर्थः । ” Manuscripts corrupt.

(४) प्रेते जातिसमं—उ, आ.

सर्वे वर्णाः सजातीयं दग्धवा इयहमशौचिनः ।  
 १भवन्ति परजातीयं निर्हृत्य परजातिवत् ॥  
 सजातिमसपिण्डं तु दग्धवा तद्गृहभोजिनः ।  
 स्वजातयुक्तमशौचं तु चरन्ति जडबुद्धयः ॥  
 २अन्यजातिं मृतं दग्धवा दत्तान्नं भुञ्जते तु ये ।  
 कुत्सितास्ते नराः प्रोक्तास्तस्याशौचस्य भागिनः ॥  
 दाहयित्वा तु मूल्येन गुरुं प्रेतं भवेत्ततः ।  
 अशौचं दशरात्रं तु शिष्यस्येति विनिश्चयः ॥  
 आचार्यं वाप्युपाध्यायं गुरुं वा पितरं च वा ।  
 मातरं वा स्वयं दग्धवा व्रतस्यस्तत्र भोजनम् ॥  
 कृत्वा पतति नो तस्मात् प्रेतान्नं तस्य भक्षयेत् ।  
 अन्यत्र ३भोजनं कुर्यान्नं च तैः सह संवसेत् ॥  
 एकाहमशुचिर्भूत्वा द्वितीयेऽहनि शुध्यति ।

#### तथा

ब्राह्मणो न दहेच्छूद्रं मित्रं वाप्यन्यमेव वा ।  
 मोहादग्धवा ततः स्लातः स्पृष्टाऽग्निं प्राशयेद् घृतम् ॥

(१) ‘भवन्तीति’ — परजातीयं स्लेहाद् दग्धवा परजातीयाशौचिनो भवन्तीलर्थः (शुद्धिप्रकाशः, ६७)

(२) ‘अन्यजाति’ इति—अन्यजातीयदाहं कृत्वा तत्पुत्रपत्न्याधनभोजने तज्जातयुक्ताशौचिनो भवन्ति ॥ (शुद्धिप्रकाशः, ६८)

(३) भाषणं—अ.

(४) ‘स्मृत्यन्तरात्’ इति शुद्धिप्रकाशे, ६६.

'उपवासरतः पश्चात् त्रिरात्रेण च शुध्यति ।  
 सर्वेषां स्यादहोरात्रं शावानुगमनादपि ॥  
 शब्दस्पर्शविधानोक्तं विहितं सार्ववर्णिकम् ।  
 मृतस्य यावदस्थीनि ब्राह्मणस्याहृतान्यपि ॥  
 तावद्यो बान्धवस्तत्र रौति तद्वान्धवैस्सह ।  
 स्नानात्तस्य भवेच्छुद्धिस्ततस्त्वाचमनं ३स्मृतम् ॥  
 अनस्थिसंचयाद्विप्रो रौति चेत् क्षत्रवैश्ययोः ।  
 ३तदा स्नातः सचैलस्तु द्वितीयेऽहनि शुध्यति ॥४  
 अस्थिसंचयनादृधर्वमहोरात्रेण शुध्यति ।  
 सचैलस्नानमन्येषामकृतेऽप्यस्थिसंचये ॥  
 कृते तु केवलं स्नानं क्षत्रविद्यूदजन्मनः ॥

---

(१) 'उदवासतः' इति शु. प्र. पाठः:

(२) भवेदिति उ, अ, आ ; 'स्मृतं' इति शु. प्र. पाठः, ७०.

(३) 'ततः' इति शु. प्र., ७०,

(४) शुद्धिप्रकाशेऽत्रैष श्लोको दृष्टः—

अनस्थिसंचिते शुद्धे ब्राह्मणो रौति चेष्टः ।  
 ततः स्नातः सचैलस्तु शुधेतु दिवसैङ्गिमिः ॥

## अथाऽनाशौचिनः

तत्र शङ्कलिखितौ

राजा धर्मायतनं सर्वेषाम् । तस्मादनवरुद्धः प्रेतप्रसव-  
दोषैः । एवमाह—

राज्ञः पुरोहितो मान्यः शुद्धिस्तस्य तदाश्रयात् ।  
शिष्यस्तु पैतृकं शौचं गुरवे न प्रपद्यते ॥  
पिण्डोदकं तु जनकं गोत्रमेव प्रपद्यते ।  
उपासीने तत्समीपवासिनि ब्रह्मचारिणि ॥

यमः

नाघदोषोऽस्ति वै राज्ञां व्रतिनां सत्रिणां तथा ।  
ऐन्द्रस्थानं समासीना ब्रह्मरूपा हि ते सदा ॥

राज्ञामात्ययिके कार्ये सद्यः शौचं विधीयते ।  
प्रजानां रक्षणार्थाय नाशनं तत्र कारणम् ॥

गौतमः [१४, ४२-४४]

सद्यःशौचं राज्ञां च कार्यनिरोधात् । ब्राह्मणस्य च स्वाध्या-  
यनिवृत्यर्थम् ॥

विष्णुः [२२, ४७-५२]

आशौचं न राज्ञां राजकर्मणि । न व्रतिनां व्रते । न सत्रिणां  
सत्रे । न कास्तकाणां कास्तकर्मणि । न राजाज्ञाकारिणां तदिच्छया ॥

[वृद्ध]पराशरः<sup>(१)</sup>

राज्ञां च सूतकं नास्ति व्रतिनां न च सत्रिणाम् ।  
दीक्षितानां च सर्वेषां यस्य चेच्छति ३पार्थिवः ॥  
दीक्षितेष्वभिविक्तेषु व्रततीर्थपरेषु च ।  
तपोदानप्रसक्तेषु नाशौचं मृतसूतके ॥

शातातपः

यस्य स्वच्छन्दं नेच्छन्ति नरेन्द्राः सद्यः स्पर्शानमाश्र इष्वम-  
शौचम् ॥

हारीतः

सङ्ग्रामस्थश्च राजन्यो वैश्यो मध्यगतो गवाम् ।  
सत्री च ब्राह्मणो नित्यं ब्रह्मचारी च वै शुचिः ॥

जाबालः

ब्रह्मचारिणि भूपे च यतौ व्रतिनि दीक्षिते ।  
यज्ञे विवाहे शास्त्रे च सूतकं न कदाचन ॥

(१) वृद्धपराशरवचनमिति पराशरमाधवीये (ed. Islampurkar, I, II, p. 256);

but the third line is missing there.

चन्दोगपरिशिष्टे काल्यायनः<sup>१</sup>

न त्यजेत् सूतके कर्म ब्रह्मचारी स्वयं क्वचित् ।  
 न दीक्षणात्परं यज्ञे न कृद्धादि तपश्चरन् ॥  
 पितर्यपि मृते नैषां दोषो भवति कर्हिच्चित् ।  
 अशौचं कर्मणोऽन्ते स्यात् यहं तु ब्रह्मचारिणाम् ॥  
 ‘क्वचित्’ क्वचित्कर्म ।

[प्रचेताः]<sup>२</sup>

कारवः शिल्पनो वैद्या दासीदासास्तथैव च ।  
 राजानो राजभृत्याश्च सद्यशौचाः प्रकीर्तिताः ॥

याज्ञवल्क्यः [३, २८-२९]

ऋत्विजां दीक्षितानाश्च यज्ञे कर्मणि तिष्ठताम् ।  
 सत्रिवतिब्रह्मचारिदातृब्रह्मविदां तथा ॥  
 दाने विवाहे यज्ञे च सज्जामे देशविष्ववे ।  
 आपद्य पि च कष्टायां सद्यः शौचं विधीयते ॥

अङ्गिराः<sup>३</sup>

जनने मरणे चैव त्रिष्वाशौचं न विद्यते ।  
 यज्ञे विवाहकाले च देवयागे तथैव च ॥

(१) गोमिलसृतिः, ३, ४०, ६५

(२) ‘पराशरः’ इति अ, आ, उ; प्राचेतसवचतमिदमिति पराशरमाधवीये, ३, २०

सूचितम् । पराशरस्त्वत्थमाह—

- शिल्पनः कारुका वैद्या दासीदासाश्च नापिताः ।  
 राजानः श्रीत्रियाश्चैव सद्यशौचाः प्रकीर्तिताः ॥ (३, २०)  
 (३) यज्ञियं कर्म कुर्वतामिति मिताक्षरापाठः ।  
 (४) पराशरमाधवीये, ३, २२

‘अशौचम्’ इत्यनुवृत्तौ—

विष्णुः [२२, ५३-५५]

न देवप्रतिष्ठाविवाहयोः पूर्वसंभृतयोः । न देशविभ्रमे ।  
आपद्यपि च कष्टायाम् ।<sup>१</sup>

ब्रह्मपुराणे

विवाहयज्ञयोर्मध्ये सूतके सति चान्तरा ।  
शेषमन्नं परैर्दद्यात् गृहभोक्तृश्च न स्पृशेत् ॥

२पराशारः

दुर्भिक्षे राष्ट्रसंपात आपदां च समुद्घवे ।  
उपसर्गमृते चैव सद्यःशौचं विधीयते ॥

थमः

स्वस्थकाले त्वयं धर्म आपदि त्वन्यथा स्मृतः ।  
दैवे भये समुत्पन्ने प्रधानाङ्गे विनाशिते ॥  
पूर्वं सङ्कलिपतेऽर्थे वा तस्मिन्नाशौचमुच्यते ।

दक्षः

स्वस्थकाले त्विदं सर्वमशौचं परिकीर्तितम् ।  
आपद्यतस्य सर्वस्य सूतकेऽपि न सूतकम् ॥

(१) मृतिप्रतिष्ठापने पूर्वमाशौचात् संभारप्रारम्भश्चेत् । देशविष्णवे स्पर्शादौ तन्निमित्तशास्त्रादौ च । कष्टापत् दुर्भिक्षरोगादिः । तत्र प्रतिग्रहदानादौ नाशौचम् (वैजयन्ती)

(२) Not found in *Parāśarasmṛti*.

## अथ सपिण्डादिलक्षणम्

तत्र मनुः [९, ६०]

सपिण्डता तु पुरुषे सप्तमे विनिवर्तते ।

समानोदकभावश्च जन्मनाम्नोरवेदने ॥

शाङ्कलिखितौ

सपिण्डता तु सर्वेषां गोत्रतः सापौरुषी ।

पिण्डश्चोदकदानं च शौचाशौचं तदानुगम् ॥

गौतमः [१४, १२]

पिण्डनिवृत्तिः सप्तमे पञ्चमे वा ॥

बसिष्ठः [४, १८-१८]

सपिण्डत्वं सापुरुषं विज्ञायते । अप्रत्तानां च ऋणां  
त्रिपुरुषम् ॥

मत्स्यपुराणे

लेपभाजश्चतुर्थाद्याः पित्राद्याः पिण्डभागिनः ।

पिण्डदस्सप्तमस्तेषां सापिण्डर्यं सपौरुषम् ॥

(१) ‘पिण्डान्निवृत्तिः’—उ ; पिण्डनिवृत्तिः—अ, मु. पाठश

(२) ‘सपुरुषं’—उ, अ, आ ; ‘सापुरुषं’ मु. वासि.

(३) ‘प्रत्तानां’ इति मुद्रितवासिष्ठे । ‘सपिण्डता तु कन्यानां सवर्णानां त्रिपीरुषी’ इति  
मनुः (छ. प्र., ३०) ।

सुमन्तुः

तत्र ब्राह्मणानामेकपिण्डस्वधानामादशमाद्गर्भविच्छित्तिर्भवति । सप्तमाद्गोत्रविच्छित्तिर्भवति । आतृतीयात् स्वधाविच्छित्तिर्भवति । अन्यथा पिण्डशौचक्रियाद्युच्छेदाद्ग्रह्यमतुर्घो भवति ॥

ब्रह्मपुराणे

सर्वेषामेव वर्णानां विज्ञेया साप्तपौरुषी ।  
 सापिण्डश्चं तु ततः पञ्चात् समानोदकधर्मता ॥  
 ततः कालवशात्तत्र विस्मृतैर्जन्मनामभिः ।  
 समानोदकसंज्ञा तु तावन्मात्रेऽपि नश्यति ॥  
 आत्मा पिता तत्पिता तु आत्मनः प्रपितामहः ।  
 तस्यापि यः पिता कश्चित् तथैव च पितामहः ॥  
 प्रपितामहसंज्ञस्य यः कश्चित् प्रपितामहः ।  
 ऊर्ध्वं गणनया चाद्यः सर्वेषां प्रपितामहः ॥  
 पितामहो द्वितीयस्तु तृतीयस्तु पिता भवेत् ।  
 सोदर्येण सह भ्रात्रा स्यादात्मापि चतुर्थकः ॥  
 सर्वर्णयास्तथा पुत्रः पञ्चमः परिकीर्तिः ।  
 षष्ठः पौत्रः प्रपौत्रश्च सक्षमः परिकीर्तिः ॥  
 एवं मृतानामेतेषां सजीवं तु प्रपौत्रकः ।  
 २अविभक्तधनास्त्वेते सपिण्डाः परिकीर्तिः ॥

(१) 'सपिण्डतोविच्छित्तिर्भवति' इति शुद्धिकौमुदी (५१) पाठः ।

(२) 'स्वविभक्त' इति उ.

श्रातृभिर्वा यतस्त्वन्यैर्विभक्तार्थाः १ सहोदराः ।  
 विभक्तार्थाः सकुल्यास्तु श्रोद्धादौ लेषभागिनः ॥  
 क्षत्रविट्शूद्रजातीनां सपिण्डं तु त्रिपौरुषम् ।  
 श्रात्मणैरपि जातानामविभक्तार्थभागिनाम् ॥  
 विभक्तानां तु किं तेषां मातृज्ञातीव संशयः ।  
 २ सपिण्डता तु कन्यायाः सवर्णीनां त्रिपौरुषी ॥

---

- (१) सहोदराः—अ,
- (२) सपिण्डानां तु—अ.

## अथ प्रेतनिर्हरणम्

**तत्र मनुः [५, ९२]**

दक्षिणेन मृतं शूद्रं पुरद्वारेण निर्हरेत् ।  
पश्चिमोत्तरपूर्वैस्तु १यथायोगं २द्विजन्मनः ॥

**हारीतः**

न ग्रामाभिसुखं प्रेतं हरेत् ॥

**मनुः [५, १०८]**

न विप्रं स्वेषु तिष्ठत्सु मृतं शूद्रेण नाययेत् ।  
अस्वर्ग्या श्वाहुतिः सा स्याच्छूद्रसंस्पर्शदूषिता ॥

**घमः**

न शूद्रो यजमानं वै प्रेतीभूतमनूद्धरेत् ।  
शूद्रसंस्पर्शनादाशु न स्वर्ग्यास्ते द्विजातयः ॥  
यस्त्वानयति शूद्रोऽस्मि ३तृणकाष्ठहवींषि च ।  
मन्यते ह्येष धर्मोऽस्ति स चाधर्मेण लिप्यते ॥

(१) ‘यथासंख्यं’ इति गोविन्दराजपाठः । (२) ‘द्विजातयः’ इति मेषातिथिपाठः ।

(३) ‘नृप’ इति अलवार्कोशेऽपपाठः ।

विष्णुः [१९, १-५]

मृतं द्विजं न शूद्रेण ॑हारयेत् । न शूद्रं द्विजेन । पितरं मातरं  
च पुत्रा निर्हरेयुः । २न द्विजं पितरं ३मातरं वा [शूद्राः] । ब्राह्मण-  
मनाथं ये ब्राह्मणा निर्हरन्ति ते स्वर्गलोकभाजः ॥

पराशरः [३, ४१]

अनाथं ब्राह्मणं प्रेतं ये वहन्ति द्विजातयः ।  
पदे पदे यज्ञफलमानुपूर्व्या लभन्ति ते ॥

याज्ञवल्क्यः [३, २६]

ब्राह्मणेनानुगन्तव्यो ४न तु शूद्रः कथंचन ।  
अनुगम्याम्भसि स्नात्वा स्पृष्टार्थं घृतमुक् शुचिः ॥

---

- (१) ‘निर्हारयेत्’ इति मुद्रितपुस्तके ।
- (२) ‘सद्विजं’ इति अलवार्मातृकाद्यतोऽपशाठः ।
- (३) मुद्रितपुस्तके ‘मातरं’ इति नास्ति ।
- (४) ‘न शूद्रो न द्विजः कचित्’ इति मिताक्षराद्यतपाठः.

## अथ प्रेतसंस्कारः

तत्र पराशारः [३, १८]

अजातदन्ता ये बाला ये च गर्भाद्विनिःसृताः ।  
‘न तेषामग्निसंस्कारो नाशौचं नोदकक्रिया ॥

यमः

इव अत्रे निखानयेद्वालानेवं धर्मो न हीयते ।  
यमगाथां गायमानो यमसूक्तमनुस्मरन् ॥  
नैव तस्याग्निसंस्कारो न विधिर्नोदकक्रिया ।

सुमन्तुः

आद्विवर्षाग्निखातस्य नोदकक्रिया कार्या, सद्याशौचं  
भवति ॥

हारीतः

सांवत्सरिकोऽग्निसंस्कारोऽग्न्यधिकाराद्वोदयान्नोदकक्रियां  
कुर्वन्ति । द्विवर्षादित्येके ॥

मनुः [५, ६८-८०]

ऊनद्विवर्षिकं प्रेतं निदध्युर्बान्धवा वहिः ।  
अलङ्कृत्य शुचौ भूमावस्थिसंचयनाद्वते ॥

(१) तेषां च नाग्निसंस्कारो—ड, आ.

नास्य कार्योऽग्निसंस्कारो न च कार्योदकक्रिया ।  
 ~ अरण्ये काष्ठवत् त्यक्त्वा ३क्षिपेयुस्त्यहमेव तु ॥  
 नात्रिवर्षस्य कर्तव्या बान्धवैहृदकक्रिया ॥  
 जातदन्तस्य वा कुर्युनांग्नि वापि कृते सति ॥

याज्ञवल्क्यः [ ३, १-२ ]

उनद्विवर्षं निखनेन्न<sup>१</sup> कुर्यादुदकं ततः ।  
 आश्मशानादनुवज्य इतरो ज्ञातिभिर्वृतः ॥  
 यमसूक्तं तथा गाथां जपद्विलौकिकाग्निना ।  
 स दग्धव्य उपेतश्चेदाहिताग्न्यावृतार्थवत् ॥  
 ‘उपेतः’ उपनीतः । ‘आहिताग्न्यावृता’ आहिताग्नेरिति-  
 कर्तव्यतया ॥  
 ‘अद्विवर्षं प्रेत’ इत्यनुवृत्तौ—

पारस्करः [ ३, १०, ५-१२ ]

शारीरमदग्धवा निखनन्ति । अन्तःसूतके चेदुत्थानादा-  
 शौचं सूतकवत् । नात्रोदककर्म । द्विवर्षप्रभृति प्रेतमाश्मशानात्  
 सर्वेऽनुगच्छेयुः । यमगाथां गायन्तो यमसूक्तं च जपन्त इत्येके ।  
 यद्युपेतो ३भूमिजोषणादि४समानमाहिताग्नेरोदकान्तस्य गमनात् ।  
 शालाग्निना ५दहन्त्येनमाहितश्चेत् । तूष्णीं ग्रामाग्निनेतरम् ॥

(१) क्षिपेतत्रयमेव वा—(गोविन्दराजः) । क्षपेयुस्त्यमेव च (मेधातिथिः) । क्षपयेत्त्यहमेव च  
 (कुल्लकः) (२) Lacuna in आ ends here.

(३) भूमि पोषणादि—उ (४) प्रमाणं—उ

(५) दशन्ते न मातुः (!)—उ

‘अन्तःसूतकेत्यादि’—सूतकमध्ये यदि लियते वालकस्तदा ‘सूतकवदशौचम्’ सूतकोत्थानपर्यन्तमेवं भवतीत्यर्थः । ‘द्विवर्षं’ इति, प्रेते इति शेषः । ‘सर्वे’ सपिण्डाः । ‘इतरं’ अकृतावस्थयम् ॥

बसिष्ठः [४, ९-१०]

उदकक्रियाशौचं चेत् द्विवर्षात् प्रभृति । आदन्तजननादि-  
त्येके ॥

गौतमः [१४, ३२-३४]

उदकदानं सपिण्डैः कृतजटस्य । तत्स्त्रीणां च । एके प्रता-  
नाम् ॥

यमः

आहिताग्निस्तु यो विप्रो दद्यते चेऽद्वृथाग्निना ।  
ब्राह्मण्यात् स परिग्रष्टः शूद्रयोन्यां प्रसूयते ॥

बसिष्ठः [४, ३७]

आहिताग्निश्चेत्प्रवसन् लियेत पुनः संस्कारं कृत्वा शववच्छौ-  
चमिति गौतमः ॥

काल्यायनः [श्रौतसूत्रम्, २५, ८, ८-१४]<sup>(२)</sup>

प्रोषितश्चेत् प्रेयात् प्राचीनावीती निवान्यां दुग्धवा दक्षिणतोऽ  
धिश्रयणोद्वासने । तत एव हरणात् । अधस्तात् समिधं धारयन् ।  
उदगग्रान् कुशान् दक्षिणाग्रान् कृत्वा । सकृद्वा पितृवत्पर्यस्य ।

(१) वृथाग्निना—आ ; पृथग्गिना—उ.

(२) Entire passage corrupt ; reconstructed from Vidyadhara  
Gauda's edn. of काल्यायनश्रौतसूत्रम्, सं. १९८७, पृ. ३०२.

शारीराण्याहृत्य कृष्णाजिने पुरुषविद्धि विधायोर्णाभिः प्रच्छाद्याऽस्त-  
ज्येनाभिघार्य पूर्ववद्वाहः ॥

‘पितृवत्’ पैतृकर्मवत् । ‘पर्यस्य’ उद्वास्य ।

### ब्रह्मपुराणे

आहिताग्नौ विदेशस्थे मृते सति कलेवरम् ।

निधेयं नाग्निभिर्यावत् तदीयैरपि दद्यते ॥

तावच्च दक्षिणाग्रैश्च कुशैरास्तीर्य वेदिकाम् ।

अधोमुखीं तु समिधं धारयित्वा विधानवित् ॥

परकीयेन वत्सेन दुर्घां तां गां च तद्गृहे ।

गोक्षीरेण तथेनैव ? जुहुयादग्निहोत्रकम् ॥

पश्चादग्नीन् समारोप्य यज्ञभाणडानि तान्यपि ॥

उपयच्छेदभिप्राय तथो ? हृषदमेव हि ।

मथित्वाग्निप्रणयनं कृत्वा तत्कृणपं दहेत् ॥

### यज्ञपार्श्वः

यजमाने मृतेः कापि चितां चैव प्रचोदिते ।

वर्षाभिरहितेऽप्यग्नौ कथं<sup>२</sup> प्रेतविकल्पनम् ॥

शेषं दग्धद्वारै न दग्धेषु निर्मन्थं तत्र कारयेत् ।

आहृत्य चान्यकाष्ठानि संस्कारं तत्र कारयेत् ॥

(१) इति आ; ‘कचित्’ इति उ.

(२) इति आ; ‘कार्यं’ इति उ, अ.

(३) ग्रेवान् दग्धे—अ

प्रोषिते तु मृते स्वामिन्यस्थिनाशा उपस्थिते ।  
पलाशस्य तु वृन्तानां विभागं ब्रूहि याज्ञिक ॥

दद्यात् शिरस्यशील्यर्थं ग्रीवायां (च) दशैव तु ।

बाहौश्चैव१ शतं दद्यादङ्गुलीषु तथा दश ॥

उरसि विंशतिं दद्यात् त्रिंशतं जठरोदरे ।

अष्टार्थं शिश्ने च दद्यात् द्वादशार्थं वृषणयोः ॥

ऊर्वोश्चैव शतं दद्यादेतत्प्रेतविकल्पनम् ।

पुनश्चेदुपलभ्येरन्नस्थीनि तु कदाचन ॥

तदभावे पलाशस्य संभवे हि पुनःक्रियाम् ।

द्वितीयं यज्ञपार्वस्य श्रुतिर्वाजसनेयिनाम् ॥

अन्येष्वपि च वेदेषु विधानं प्राह कौशिकः ॥

“दग्धवा न दग्धेषु” एतेष्वेतेष्वेवोलमुकेष्वित्यर्थः ।

### आश्वलायनगृह्णपरिशिष्ट[कारिका]२

(१) बान्धोश्चैव इत्यपयाठः उदयपुमातृकायाम्

(२) भट्टकुमारिलप्रणीताश्वलायनगृह्णकारिकादतश्लोकाः (आनन्दाश्रमे मुद्रिताः)

शरीराणि न विन्दरन् देशान्तरमृतस्य यत् । पलाशपर्णवृन्तैस्तु कुरुस्तत्प्रतिरूपकम् ॥

दद्यात् शिरस्यशील्यर्थं ग्रीवायां तु दशैव च । उरसि त्रिशतं दद्यात् विंशतिं जठरे तथा ॥

बाहौर्द्धयोः शतं दद्यादश बाहौङ्गुलीषु च । द्वादशार्थं वृषणयोः अष्टार्थं शिश्र एव च ॥

ऊर्वोर्द्धयोः शतं देयं षष्ठ्यर्थं जानुजङ्गयोः । दश पादाङ्गुलीषु स्युरुणासूत्रेण बन्धनम् ॥

[आनन्दाश्रममुद्रितकाशे, पृ. २२०]      गृह्णपारशिष्ट बाक्यानि [पृ. १७२]

अथ पालाशविधिः । शिरश्चत्वारिंशता, ग्रीवा दशमिः, उरस्त्रिंशता, उदरं विशला, बाहू शतेन अङ्गुलीर्दशमिरिति । तदूर्णातनुबन्धैः पुरुषवत् कृत्वा ज्ञापयित्वा वाससा चाहतेनाच्छाध यथा अस्तस्कुर्यात् सञ्चयनकर्मणा च, तत्संहस्र्य पुण्येऽम्भसि क्षिपेत् ॥

Wrongly ascribed to the gṛhyasūtra by the manuscripts.

अस्थिनाशे पालाशवृन्तैः प्रतिनिर्धि कृत्वा—  
 अशीत्यर्धं शिरसि (तु) ग्रीवायां दश योजयेत् ।  
 उरसि त्रिंशतं दद्यात् विंशतिं जठरे तथा ॥

बाहुभ्यां तु शतं दद्यादङ्गुलीषु तथा दश ।  
 द्वादशार्धं वृषणयोरष्टार्धं शिश्म एव तु ॥

ऊरुभ्यां च शतं दद्यात् त्रिंशतं जानुजङ्घयोः ।  
 पादाङ्गुलीषु दश वा एतत्प्रेतेषु कल्पनम् ॥

ऊर्णासूत्रेण परिवेष्टय यवपिष्टेन लेपयेत् ।  
 संस्कृत्य विधिनाऽग्निभिरुददानं ततो हरेत् ॥

### ब्रह्मपुराणे

आहितागन्योश्च दम्पत्योर्यस्त्वादौ म्रियते भुवि ।  
 तस्य देहः सपिण्डैश्च दग्धव्यस्त्रिभिरग्निभिः ॥

पश्चाल्लेप्यास्य देहस्तु दग्धव्यो लौकिकाग्निना ।  
 अनाहिताग्नेऽहस्तु दाह्यो गृह्याग्निना द्विजैः ॥

तदभावे पलाशोत्थैः पत्रैः कार्यैः पुमानपि ।  
 शतैस्त्रिभिस्तथा षड्भ्यां शरव्रातैर्विधानतः ॥

वेष्टितव्यस्तथा यत्रात् कृष्णसारस्य चर्मणा ।  
 ऊर्णासूत्रेण बद्धा तु प्रलेपव्यस्तथा यवैः ॥

स्वपिष्टर्जलमिश्रैस्तु दग्धव्याश्च तथाग्निना ।  
 असौ स्वर्गाय लोकाय स्वाहेत्युक्त्वा सवान्धवैः ॥

एवं पर्णनरं दग्धवा त्रिरात्रमशुचिर्भवेत् ॥

तथा

एवं कृते मृतम्रान्त्या यथागच्छेत् पुमान् क्वचित् ।  
 कुर्यादथायुषीमिष्टि पुनरावास्य पावकम् ॥  
 अथ पर्णनरे दग्धे पावन्यासे कृते सति ।  
 गाव्रेष्वग्निषु तदेहाद्यश्च लभ्यते क्वचित् ॥  
 तदर्थं दग्धकाष्ठानि तानि निर्मध्य तदहेत् ।  
 यद्यर्थं दग्धकाष्ठं तु तदीयं च न लभ्यते ॥

तथा

न दरिद्रोऽपि दग्धव्यो लग्नः कस्यां चिदापदि ।  
 केनापि वस्त्रखण्डेनाच्छादितव्यस्तु यज्ञतः ॥  
 यत्र यत्र भवेद्दृस्वी(?) यदि नग्नस्तु दश्यते ।  
 निःशेषस्तु न दग्धव्यः शेषं किंचित् त्यजेत्ततः ॥  
 गच्छेत्प्रदक्षिणं सप्त समिद्धिः सह दाहकः ।  
 देयाः प्रहाराः सप्तैव कुठारेणोल्मुकोपरि ॥  
 ‘क्रव्यादाय नमस्तुभ्य’मिति जलपेत् समाहितः ।  
 न प्रैक्षितव्याः क्रव्यादा गन्तव्याथ तदा नदी ॥

छन्दोगपरिशिष्टे काल्यायनः [गोभिलस्मृतिः, ३, २१-३५]

हुतायां १सायमाहुत्यां दुर्बलश्चेद् गृही भवेत् ।  
 प्रातहौमस्तथैव स्याज्जीवेद्वा पुनर्भवेत् ॥

दुर्बलं स्लापयित्वा तु शुद्धचैलादिसंवृतम् ।  
 दक्षिणाशिरसं भूमौ बाह्यमत्यां निवेशयेत् ॥  
 ३ वृतेनाभ्यक्तमाष्टावय सुवस्त्रमुपवीतिनम् ।  
 चन्दनोक्षितसर्वाङ्गं सुभनोभिर्विशुद्धये ॥  
 हिरण्यशकलान्यस्य क्षिप्त्वा छिद्रेषु सप्तसु ।  
 ४ मुखे वस्त्रं निधायैनं निर्वरेयुः सुतादयः ॥  
 आमपात्रेऽन्नमादाय प्रेतमग्निपुरः सरम् ।  
 एकोऽनुगच्छेत् तस्यार्धमर्धं पथ्युत्सृजेद्गुवि ॥  
 अर्धमादहनं प्राप्त आसीनो दक्षिणामुखः ।  
 सब्यं जान्वाच्य शानकैः सतिलं पिण्डदानवत् ॥  
 ५ अथ पुत्रादिनाप्लुत्य कुर्यादारुचयं महत् ।  
 भूप्रदेशो शुचौ युक्ते पश्चाच्चित्यादिलक्षणे ॥  
 तत्रोत्तानं ६ निर्पात्यैनं दक्षिणाशिरसं मुखे ।  
 आज्यपूर्णा स्तुत्यं दद्यादक्षिणाग्रां न्यसेत् स्तुतम् ॥  
 पादयोरधरां प्राचीमरणीमुरसीतराम् ।  
 पादर्वयोः शूर्पचमसे सब्यदक्षिणयोः क्रमात् ॥  
 मुसलेन सह न्युञ्जमन्तर्खर्वोरुद्गुवलम् ।  
 ७ तत्रोवीलीकचत्रे च अनश्रुनयनो विभीः ॥

- (१) वृतेनाभ्यक्तमालभ्य शुद्धवर्णोपजीविनी—उ.
- (२) मुख्येष्वथापिधावैनं निर्वरेयुः—मुद्रितगोभिलीये
- (३) अथ पुत्रादि वा स्तुत्य—उ.
- (४) पितात्मैनं—उ.
- (५) बादौ विलीकमत्रैव न श्रययनो विभीः—ड.

अपसव्येन कृत्वैतद्वाग्यतः पितृदिङ्गमुखः ।  
 अथाग्निं सव्यजान्वक्तो दद्याहक्षिणतः शनैः ॥  
 अस्मात्त्वमधिजातोऽसि त्वदयं जायतां पुनः ।  
 असौ स्वर्गाय लोकाय स्वाहैति यजुरीरयन् ॥  
 एवं गृहपतिर्दग्धः सर्वं तरति दुष्कृतम् ।  
 यद्दैवेन दाहयेत्सोऽपि प्रजां प्राप्नोत्यनिन्दिताम् ॥  
 'यथा सायुधधृक्पान्थो ह्यरण्यान्यपि निर्भयः ।  
 अतिक्रम्यात्मनोऽभव्यं स्थानमिष्टं च विन्दति ॥  
 एवमेषोऽग्निमान् यज्ञपात्रायुधविभूषितः ।  
 लोकानन्यानतिक्रम्य परं ब्रह्मैव विन्दति ॥

तथा [३, ४६-५३]

एवमेवाऽहिताग्नेश्च पात्रन्यासादिकं भवेत् ।  
 कृष्णाजिनादिकाश्चात्र विशेषोऽध्वर्युनोदितः ॥  
 विदेशमरणेऽस्थीनि आहृत्याऽभ्युक्ष्य मानुषात् ।  
 दाहयेदृण्याऽच्छाय पात्रन्यासादि पूर्ववत् ॥  
 अस्त्वामलाभे पार्णानि शलकान्युक्त्याऽवृत्ता ।  
 'दाहयेदस्थिसंख्यानि ततः प्रभृति सूतकम् ॥  
 महापातकसंयुक्तो दैवात्स्यादग्निमान् यदि ।  
 युत्रादिः पालयेदग्नीन् 'युक्तं वाऽदोषसंक्षयात् ॥

|          |          |
|----------|----------|
| S. No.   | ३३       |
| Date     | २१.१२.८८ |
| Acc. No. | ११.४.१   |
| Date     | .....    |

Registration Certificate,  
 T. T. D. TIRUPATI  
 Acc. No. ११.४.१  
 Date.....

- (१) अथ सवृष्टलार्थं आशोधाय निर्भयः—उ.
- (२) 'अभीष्ट' इति मुद्रितगोमिलीये (पृ. ६५)
- (३) विशेषो घर्मदश्चितः—उ.      (५) 'भज्येदस्थिसंख्यानि' इति मु. गोमि.
- (४) 'अभ्युद्य' इति मु. गोमि.      (६) 'नक्तं वा'—उ.

प्रायशिचतं ततः कुर्यात् कुर्वन्वा म्रियते यदि ।

गृह्णं निर्वापयेच्छ्रौतमन्यश्चेत्<sup>(१)</sup> सपरिग्रहम् ॥

<sup>(२)</sup> सादयेदुभयं वाऽप्सु अङ्गोऽग्निरभवयतः ।

पात्राणि दद्याद्विप्राय दहेदप्स्वेव वा क्षिपेत् ॥

अनयैवाऽवृत्ता नारी दग्धवशा या व्यवस्थिता ।

अग्निप्रदानमन्त्रोऽस्या न प्रयोज्य इति स्थितिः ॥

अग्निनैव दहेद्वार्या स्वतन्त्रां पतितां न चेत् ।

<sup>(३)</sup> तदुत्तरेण पात्राणि दाहयेत्पृथगन्तिके ॥

‘दुर्बलः’ प्रातहौमदानपर्यन्तमसंभावित<sup>(४)</sup> जीवितः । ‘दुर्बलं

स्वपयित्वा’ इत्यत्र ‘दुर्बलः’ गतप्राणः । ‘रात्रौ विलीनौ’  
मण्डलार्थं खादिरकाष्ठनिर्भितौ ॥

---

(१) तेषामुदस्येत् सपरिच्छदम्—उ.

(२) शासयेदग्नियं वासिः—उ.

(३) Line in manuscripts unintelligible; text taken from printed Smṛti. अ gives correctly the first quarter of the verse.

(४) जीवनः—अ.

## अथोद्दकदानम्

तत्र वैजवापः

अथ प्रेतकर्म । प्रेतमरण्यां कृत्वा यथोक्तमर्थे जनयित्वा-  
नवेक्षमाणा आशान्त्य एकवाससो व्रतीभूताः कनिष्ठपूर्वा यमगाथां  
गायन्तो यमसूक्तं जपन्तोऽहरहर्वयमाना गामश्वं पुरुषं पशून्  
यैश्च न तृप्यति सुराया वा इव दुर्मतिरिति । उदकान्तं गत्वा  
सकृदुन्मज्जयाऽप्सु सब्यपाणेः कनिष्ठिक्यावलिखति कनिष्ठं पाप-  
मिति । तस्मिन् त्वेकासु दकाञ्जलिं प्रेताय दद्युरमुष्मै स्वधेति ।

‘सब्यपाणेः’ मुष्टिना कङ्कतिरूपेण । ‘अवलिखति’ ‘अव-  
लिखितं पाषम्’ इति ॥

विष्णुः [१९, ६-८]

निर्हृत्य च बान्धवं प्रेतं सत्कृत्याप्रदक्षिणेन चितामभिगम्याऽ  
प्सु सवाससो निमज्जनं कुर्याः । प्रेतस्योदकनिर्वपणं कृत्वैकं पिण्डं  
कुशेषु दद्युः ॥

वसिष्ठः [४, ११-१३]

शरीरमग्निना संयोज्यानवेक्षमाणा अपोऽभ्यवयन्ति । सब्यैत-  
राभ्यां पाणिभ्यासु दक्षिणासु चाः ॥

हारीतः

निर्वृत्य [निष्क्रम्य] संस्कर्ता [संस्कृत्या]ऽपो गत्वा ऽप्लाव्यासौ  
तृप्यतामित्युदकाङ्गलिं निनयति [निर्णयन्ति]<sup>(१)</sup> ।

शङ्खलिखितौ

अथोदकक्रिया । प्रेतस्य बान्धवा यथावृद्धमुदकमवतीर्य  
३[उत्तीर्य] नोद्धर्षयेरस्ते प्रसिद्धेरन् सकृत्प्राग्दक्षिणामुखा  
[बाह्यणस्य] उद्दमुखा प्राङ्मुखा राजन्यवैश्यावप्येवमेवापसव्यं  
वासोयज्ञोपवीतेः<sup>(२)</sup> [वीतिनः] कृत्वा [ङ्गलिना वसने मत्त उदकमि-  
त्युक्त्वा तस्मादुत्तीर्य प्रेतसंसृष्टानि वासांसि परित्यज्य परिदध्य-  
रन्यानि ॥]<sup>(३)</sup>

ब्रह्मपुराणे<sup>(४)</sup>

आदौ वस्त्रं च प्रच्छाय तेनैवाच्छादितैस्ततः ।

कर्तव्यं तैः सचैलं तु स्लानं सर्वमलापहम् ॥

ततः पाषाणपृष्ठे तु सर्वं देयं तिलोदकम् ।<sup>(५)</sup>

एकैकेन च देयास्तु विप्रायाङ्गलयो दश ॥

(१) स्मृतिचन्द्रिका, शु. का. पृ. १००, पाठः आहताः । मूलमातृकापाठाः कोषेषु सूचिताः.

(२) उत्तीर्य—उ.

(३) Words in brackets found in स्मृतिचन्द्रिका, शु. का., p. 100.

(४) स्मृ. च,—यज्ञोपवीतिनः इति

(५) Citation incomplete in MSS; Completed from शुद्धिप्रकाश p. 201 and shown in brackets.

(६) Five lines from the second are inserted in Suddhi prakasa, p. 201

(७) Lacuna in अा begins here.

राज्ञे द्वादशा देयास्तु वैश्याय दशा पञ्च च ।  
 त्रिंशच्छृङ्खाय देयास्तु प्रेतभूमिगताय तु ॥  
 अपसवयं कचित्कृत्या यज्ञोपवीतकैः ।  
 दक्षिणादिङ्गमुखवीर्वप्रैर्देयं तस्याङ्गलित्रयम् ॥  
 वामाङ्गुष्ठप्रवाहेण सूमादेव पतेत् क्वचित् ।  
 अमुकोऽमुकगोवस्तु प्रेतस्तृप्यत्विदं पठन् ॥

### आश्वलायनः [४, ४, ९-११]

सव्यावृता ब्रजन्त्यनवेक्षभाणाः । यत्रोदकमवहं भवति  
 तत्प्राप्य सकृदुन्मज्जैकाङ्गलिमुत्सृज्य तस्य गोत्रनाम गृहीत्वोत्ती-  
 र्यान्यानि वासांसि परिधाय सकृदेतान्यापीज्योदगदशानि विस्तृ-  
 ज्यासते आनक्षत्रदर्शनादादित्यस्य वा मण्डले हृश्यमाने प्रविशेयुः ॥  
 ‘सव्यावृताः’ सव्या आवृतयः येषां ते तथोक्ताः ।

### स्लानविधिः

#### पैठीनसिः

मृतं मनसा ध्यायन् दक्षिणाभिमुखस्त्रीनुदकाङ्गलीनिर्वपेत् ।  
 शावप्रभृत्येकादशोऽहि विरमेत् ॥

### बौधायनः [१, ११, २२]

मरणे तु यथावालं पुरस्कृत्य यज्ञोपवीतान्यपसव्यानि कृत्वा  
 तीर्थमवतीर्य सकृत् [सकृतिः] निमज्ज्य [उत्तीर्याचम्य] तत्-

(१) Words in brackets found in printed बौ. ध. सू.

प्रत्ययसुदकं प्रसिद्ध्याऽत एवोतीर्थः आसते [आसीरन्] ।

पारस्करः [३, १०, १३-२१]

संप्रयुक्तं मैथुनं वोदकं वाचेरन्तुदकं कर्तिष्यामह इति । कुरुध्वं  
मा चैवं पुनरित्यशतवर्षे प्रेते । कुरुध्वमित्येवेतरसिग्न् । [सर्वे]  
ज्ञातयोऽपोऽभ्यवयन्त्यासप्तमात्पुरुषाऽदृशमाद्वा । [सजानग्राम]वासे  
यावत्संबन्धमनुस्मरेयुः । एकवन्नाः प्राचीनावीतिनः । सव्यस्याना-  
मिकयोऽपनोद्यापनः शोशुचदधमिति । दक्षिणामुखा निष्पज्ज-  
न्ति । प्रेतायोदकं सकृत्प्रसिद्धन्त्यज्ञलिनाऽसावेतत्त उदकमिति ॥

‘संप्रयुक्तं’ सम्बन्धिनम् । ‘मैथुनं’ इयालकम् ॥

आपस्तम्बः [२, १५, २-१०]<sup>१</sup>

मातुश्च योनिसंबन्धेभ्यः पितुश्चासप्तमात्पुरुषाद्यावता वा संब-  
न्धो ज्ञायते तेषां प्रेतेषूदकोपस्पर्शनं गर्भान् परिहाप्यापरिसंवत्स-  
रात् । मातापितरावेव तेषु । हर्तारश्च । भार्यायां परमगुरुसंस्थायां  
चाकालभोजनम् । आतुरव्यज्ञनानि कुर्वारन् । केशान् प्रकीर्य  
पांसुनोऽप्येकवाससो दक्षिणामुखाः सकृदुपमज्ज्योतीर्थोपविश-  
न्ति । एवं त्रिः । तत्प्रत्ययमुदकमुत्सिच्याप्रतीक्षा ग्राममेत्य यत्  
स्त्रिय आहुस्तत्कुर्वन्ति । इतरेषु चैतदेवैक उपदिशन्ति ॥<sup>२</sup>

(१) The following words in the printed work are omitted of here—आचम्य गृहद्वार्यज्ञारमुदकमिति संस्तुश्याऽक्षारङ्गवणाश्चिनो दशाहं कटमासीरन्.

(२) MSS. Corrupt; reconstructed from printed text.

(३) Lacuna in आ ends here.

याज्ञवल्क्यः [३, ३-६]

सप्तमाहशमाद्वापि ज्ञातयोऽभ्युपयन्त्यपः ।  
 अपनः शोशुचदध्यमनेन पितृदिङ्गमुच्चाः ॥  
 एवं ज्ञातामहात्मार्येतज्ञातुदक्रिया ।  
 कामोदकं सखिप्रत्तास्वसीयश्वशुरत्विजाम् ॥  
 सकृत्प्रसिद्धन्त्युदकं नामगोब्रेण वाग्यतः ।  
 न ब्रह्मचारिणः कुर्युदकं पतितास्तथा ॥

### शाङ्कलिखितौ

उदकक्रिया कामं श्वशुरमातुलयोः शिष्ये सहाध्यायिनि  
 राजनि च ॥

बौद्धायनः [१, ११, १-७]

सपिण्डेष्वादशाहमाशौचमिति जननमरणयोरधिकृत्य वद-  
 न्त्यृत्विगदीक्षितब्रह्मचारिवर्जम् । सपिण्डता त्वासप्तमात् सपि-  
 ण्डेषु । आसप्तमासदादन्तजननाद्वोदकोपस्पर्शनम् ॥

पिण्डोदकक्रिया प्रेते नाऽत्रिवर्षे विधीयते ।  
 आदन्तजननाद्वापि इहनं च न कारयेत् ॥  
 अप्रत्तासु च कन्यासु प्रत्तास्वेके ह कुर्वते ।  
 लोकसंग्रहणार्थं हि यदमन्त्राः ख्ययो मताः ॥

(१) Manuscripts corrupt; restored from printed texts.

पारस्करः [३, १०, ३९-४३]

आचार्ये चैवम् । मातामहयोश्च । स्त्रीणां चाप्रत्तानाम् ।  
प्रत्तानामितरे कुर्वीरन् । ताश्च तेषाम् ॥

एवमिति । प्राचीनावीतित्वादिकर्तव्यताप्रेतस्तानोदकाक्रिया-  
तिदेशः । ‘मातामहयोः’ मातामहानां चैतत्पत्रीनाश्चेत्यतिदेशः ॥

---

## अथोदकानहीः

तत्र मनुः [६, ८९-९०]

वृथासंकरजातानां प्रव्रज्यासु च तिष्ठताम् ।

आत्मनस्त्यागिनां चैव निवर्तेतोदकक्रिया ॥

पाषण्डमाश्रितानां च चरन्तीनां च कामतः ।

गर्भभर्तृद्रुहां चैव सुरापीनां च योषिताम् ॥<sup>१</sup>

‘आत्मनस्त्यागिनो’ विधिव्यतिरेकेण स्वेच्छया देहत्यागिनः । वैष्णे तु देहत्यागे—

वृद्धः शौचक्रियालुप्तः प्रत्याख्यातभिषक्तिक्रियः ।

आत्मानं घातयेद्यस्तु भृगवग्न्यनश्नानाम्बुधिः ॥

तत्र त्रिरात्रमाशौचं कर्तव्या चोदकक्रिया ॥<sup>२</sup>

इति वचनाद्वयेवोदकादिक्रिया ॥

(१) जातशब्दः प्रत्येकमिसमव्ययते । ‘वृथाजातो’ यो न देवानर्चयति न पितृन् मनुष्यनिति । सल्वधिकरेऽनाश्रमी हुताहुतपरित्यक्तः । ‘संकरजाताः’ इतरेतरज्ञातिव्यतिरेण प्रतिलोमा आयोगवादयः । निन्दितत्वात् वृथाजातसाहचर्येण । अरुलोमास्तु नेह गृह्णन्ते । ‘प्रव्रज्यासु’ वाश्नाम् भगाळवरक्तपटाद्यासु (मेधातिथिः) ॥

(२) तस्य त्रिरात्रमाशौचं द्वितीये त्वस्थिसंचयः ।  
तृतीये तूदकं कृत्वा चतुर्थे श्राद्धमाचरेत् ॥  
इति मेधातिथिनावृतः ।

यमः

वृथासंकरजाताश्च आश्रमान्तरिताश्च ये ।  
 दत्तानां चैव कन्यानां निवर्त्तेऽदक्रिया ॥  
 ‘आश्रमान्तरिताः’ प्रवर्जिताः ।

याज्ञवल्क्यः [३, ६]

पाखण्ड्यनाश्रिताः<sup>(१)</sup> स्तेना भर्तृघन्यः कामगादिकाः ।  
 सुराप्य आत्मत्यागिन्यो नाशौचोदकभाजनाः ॥

विष्णुः [२२, ५६-५८]

आत्मत्यागिनः पतिताश्च नाशौचभागिनः । परिभस्य दासो  
 मृताहे पदापां घटमपवर्जयेत् ॥

‘घटमपवर्जयेत्’ प्रेतधिया घटं पादेनाऽपनुदेत् । एतेनासौ  
 परिवर्जितो भवतीत्यर्थः ।

हारीतः

यतिनामपविद्धानां चरन्तीनां च कामतः ।  
 दत्तानां चैव कन्यानां निवर्त्या सलिलक्रिया ॥  
 ‘अपविद्धाः’ ज्ञातिवहिष्कृताः ।

गौतमः [१०, १४ ; २]

यस्य [तु] प्राणान्तिकं प्रायश्चित्तं स मृतः शुद्धयेत् । सर्वाण्यु-  
 दकादीनि प्रेतकर्माणि कुर्युः ॥

(१) ‘अनाश्रितो’ अथिकारे सलयि अकृताश्रमविशेषपरिमहाः । ‘कामगाः’ कुलटाः ।  
 ‘आदि’ प्रहणात् स्वगर्भब्राह्मणघातिन्यो गृद्धन्ते ॥ (मिताक्षरा) ॥

वृहस्पतिः [प्राच., ८४]

विषोद्दन्धनशास्त्रेण आत्मानं यो हि घातयेत् ।  
प्रेतोऽमेधयेन लेपव्यो नान्यं संस्कारमर्हति ॥

पराशारः [४, ४-५]

गोभिर्हतं तथोद्दूरं ब्राह्मणेन च घातितम् ।  
तं सप्तशनित च ये विप्रा वोदारश्चाऽग्निदाश्च ये ॥  
अनुगच्छन्ति ये चान्ये ये चान्ये १पाशभेदकाः ।  
सर्वे ते पापसंयुक्तास्तेषां वक्ष्यामि निष्कृतिम् ॥

याज्ञवल्क्यः [३, ५-६]

न ब्रह्मचारिणः कुर्युरुदकं पतितास्तथा ॥  
२पाशण्ड्यनाश्रिताः स्तेना भर्तृदन्यः कामगाढिकाः ।

[वृद्धमनुः]

हीवाद्या नोदकं कुर्युः ३स्तेना ब्रात्या विधर्मिणः ।  
गर्भभर्तृद्रुहश्चैव सुराप्यश्चैव योषितः ॥

मनुः [५, ८८; ९१]

आदिष्ठी नोदकं कुर्यादाव्रतस्य समापनात् ।  
समाप्ते तूदकं कृत्वा त्रिरात्रेणैव शुध्यति ॥

(१) पाशभेदकाः—उ ; पाशच्छेदकाः—आ.

(२) Our manuscripts have combined the last quarter of the sloka from याज्ञवल्क्य with the first quarter of the sloka of Vṛddha-Manu, and wrongly ascribe the whole to Yājñavalkya. The *Mitakṣarā* ascribes the second sloka to Vṛddha-Manu.

(३) न ब्रात्या न विधर्मिणः—आ.

आचार्य स्वसुपाध्यायं पितरं मातरं गुरुम् ।  
 निर्हृत्य तु व्रती प्रेतान्न व्रतेन वियुज्यते ॥  
 ‘आदिष्टी’ आदिष्टं व्रतं यस्यास्ति ।

याज्ञवल्क्यः [३, १५]

आचार्यपित्रुपाध्यायान् निर्हृत्यापि व्रती व्रती ।  
 सकटान्नं च नाश्रीयान्नं च तैः सह संवसेत् ॥  
 ‘सकटान्नं’ अशौचान्नम् ।

वसिष्ठः [२३, ५]

ब्रह्मचारिणशशवकर्मणि व्रतान्तनिवृत्तिरन्यत्र मातापित्रोः ॥

शौधायनः [२, १, २४]

ब्रह्मचारिणशशवकर्मणा व्रतावृत्तिरन्यत्र मातापित्रोराचार्याच ॥

---

## अथ शोकापनोदनम्

**तत्र याज्ञवल्क्यः** [३, ७-११]

कृतोदकान् समुत्तीर्णान् मृदुशाद्वलसंस्थितान् ।

स्लातानपवदेयुस्तानितिहासैः पुरातनैः ॥

मानुष्ये कदलीस्तम्भनिःसारे सारमार्गणम् ।

करोति यः स संमूढो जलबुद्धुदसंनिष्ठे ॥

पञ्चधा संभृतः कायो यदि पञ्चत्वमागतः ।

कर्मभिः स्वशारीरोत्थैस्तत्र का परिदेवना ॥

गन्त्री वसुमती नाशमुदधिदैवतानि च ।

फेनप्रख्यः कथं नाशं मर्त्यलोको न यास्यति ॥

इलेष्माश्रु बान्धवैर्मुक्तं प्रेतो भुज्ञके यतोऽवशः ।

अतो न रोदितव्यं हि क्रियाः कार्याः स्वशक्तिः ॥

**बृहस्पतिः** [आदौ., १४-१८]

उपविष्टाः शुचौ देशे बान्धवास्तदहश्च तान् ।

आश्वसेयुः पुराख्यानैरितिहासैः पुरातनैः ॥

(१) प्रयत्नतः—उ ; ‘स्वशक्तिः’ इति मिताक्षरादतपाठः।

(२) बान्धव स्तुहश्च तान्—आ.

नहुषाद्या नृपतयः क्रष्णश्च तपोधनाः ।  
 याताः कालवशं मत्ये का कथा बुद्धुदोपमे ॥  
 आक्रन्दाश्रीप्रपाताश्च मृतस्यानुपकारकाः ।  
 एवं विदित्वा मतिमान् कश्मलं परिवर्जयेत् ॥  
 नाक्रन्दितं भवेच्छ्लाघ्यं सदा शोके कदाचन ।  
 क्रियाऽपि कुरुते साह्यं नास्ति शोके सहायता ॥  
 तस्मात् कुल्यैः सपिष्टैश्च सुहृत्संबन्धिवान्धवैः ।  
 मृतस्य सलिलं देयमुपकाराय ३तस्य तत् ॥

### रामायणे<sup>२</sup>

शोचमानास्तु संखेहाद्वान्धवाः सुहृदस्तथा ।  
 पातयन्ति गतं स्वर्गादश्रुपातेन राघव ॥  
 श्रूयते हि नरव्याघ्र पुरा परमधार्मिकः ।  
 भूरिद्युम्नो गतः स्वर्गं राजा पुण्येन कर्मणा ॥  
 स पुनर्बन्धुवर्गस्य शोकबाषपेण राघव ।  
 कृत्स्ने वै व्युषिते धर्मे पुनः स्वर्गान्विपातितः ॥  
 अतिशोकानले दग्धः पिता ३ते स्वर्गतः प्रभुः ।  
 शपेत्त्वां मन्युनाविष्टः तस्मादुत्तिष्ठ राघव ॥

(१) यस्य तत्—अ.

(२) Entire quotation confused in ३. Not traceable.

(३) स्वर्गतः प्रभुः—उ.

(४) शपित्वा त्वां—आ.

तथा

संयोगेऽभिमते तेषां वियोगः कथमप्रियः ।  
संयोगो हि वियोगेन ग्रस्त एवोपजायते ॥

महाभारते

किं नु शोचसि मूढस्त्वं शोच्यः किमनुशोचसि ।  
यदा त्वामनुशोचन्तः शोच्या यास्यन्ति तां गतिम् ॥  
अदर्शनादापतितः पुनश्च दर्शनं गतः ।  
न त्वसौ वा<sup>१</sup> न वा त्वं तु ततः <sup>२</sup>किमनुशोचसि ॥  
नायमत्यन्तसंवासः कस्यचित् केनचित् सह ।  
अपि स्वेन शरीरेण किमुतान्यैः पृथग्जनैः ॥  
अव्यक्तादीनि भूतानि व्यक्तमध्यानि भारत ।  
अव्यक्तनिधनान्येव तत्र का परिदेवना ॥<sup>३</sup>  
देहिनोऽस्मिन् यथा देहे कौमारं यौवनं जरा ।  
तथा देहान्तरप्राप्तिर्धारस्तत्र न सुख्यति ॥<sup>४</sup>

तथा

सर्वे क्षयान्ता निच्याः पतनान्ताः ससुच्छ्रुयाः ।  
संयोगा विप्रयोगान्ता मरणान्तं हि जीवितम् ॥  
यथा काष्ठं च काष्ठं च समेयातां महोदधौ ।  
समेत्य च व्यपेयातां तद्वद्भूतसमागमः ॥

(१) न त्वासौ—अ.

(२) किमनुशोचसि—अ.

(३) भगवद्वीता, २, २८.

(४) भगवद्वीता, २, १३.

विष्णुः [२०, २८-५१]

आक्रम्य सर्वः कालेन परलोकं च नीयते ।  
 कर्मपाशावशो जन्तुस्तत्र का परिदेवना ॥  
 जातस्य हि ध्रुवो मृत्युभ्रुवं जन्म मृतस्य च ।  
 अर्थे दुष्परिहार्येऽस्मिन् नास्ति लोके सहायता ॥  
 शोचन्तो नोपकुर्वन्ति मृतस्येह जना यतः ।  
 अतो न रोदितव्यं हि क्रियाः कार्याः स्वशक्तिः ॥  
 सुकृतं दुष्कृतं चैव सहाये यस्य गच्छतः ।  
 बान्धवैस्तस्य<sup>४</sup> किं कार्यं शोचद्विरथवा न वा ॥  
 बान्धवानामश्चौचे तु स्थितिं प्रेतो न विन्दति ।  
 अतस्त्वभ्येति <sup>५</sup>तानेव पिण्डतोयप्रदायिनः ॥  
 अर्वाक् सपिण्डीकरणात् प्रेतो भवति यो मृतः ।  
 पितृलोकगतश्चान्नं सोदकुम्भं प्रयच्छत ॥  
<sup>६</sup>पितृलोकगतश्चान्नं श्राद्धे भुड्क्ते <sup>७</sup>सुधासमम् ।

(१) The long quotation from *Visnusmṛti* is given in a corrupt form by the manuscripts. The text is reconstructed by comparison with that followed by Nandapanḍita, but retaining distinct variants, which denote more intelligibility.

- (२) कर्मपथार्दनो (?)—अ, आ, उ.
- (३) शोको महात्मनाम्—उ, अ.
- (४) तत्र—अ, उ.
- (५) तान्येव पिण्डं तोयप्रदायिनः—उ, अ.
- (६) पितृलोकगतश्चान्नं—आ; sloka missing in उ, अ.
- (७) ‘स्वासमम्’—इति नन्दपण्डितेनादतः पाठः । “श्राद्धे पार्वणादौ पुत्रादिदत्तं अनवाकादि ‘स्वधया’ पितृभोग्येन अमृतविशेषेण ‘समं’ तुल्यं भुड्क्ते ।” (वैजयन्ती)

पितृलोकगतस्यास्य तस्माच्छ्राद्धं प्रयच्छत ॥  
 देवत्वे यातनास्थाने तिर्यग्योनौ तथैव च ।  
 मानुषे च तथाप्नोति आद्धं दत्तं स्वबान्धवैः ॥  
 प्रेतस्य श्राद्धकर्तुश्च पुष्टिः श्राद्धे कृते भ्रष्टम् ।  
 तस्माच्छ्राद्धं सदा कार्यं शोकं त्यक्त्वा निरर्थकम् ॥  
 एतावदेव कर्तव्यं सदा प्रेतस्य बन्धुभिः ।  
 नोपकुर्यात्वरः शोकं प्रेतस्यात्मन एव च ॥  
 दृष्टा लोकमनाकन्दं ग्रियमाणांश्च बान्धवान् ।  
 धर्ममेव सहायार्थं वर्धयध्वं सदा नराः ॥  
 मृतोऽपि बान्धवः शक्तो नानुगन्तुं मृतं नरम् ।  
 जायावर्ज हि सर्वस्य याम्यः पन्थाः प्रभिद्यते ॥  
 धर्म एकोऽनुयात्येन यत्र क्वचन गामिनम् ।  
 नन्वसारे नृलोकेऽस्मिन् धर्मं कुरुत मा चिरम् ॥  
 श्वः कार्यमय कुर्वीत पूर्वाह्ले चापराह्लिकम् ।  
 न हि प्रतीक्षते मृत्युः कृतमस्य न वाकृतम् ॥  
 क्षेत्रापणगृहासक्तमन्यत्र गतमानसम् ।  
 वृकीवोरणमासाद्य मृत्युरादाय गच्छति ॥

(१) यातनास्थेऽपि—उ, अ.

(२) कृते यतः—उ, अ.

(३) शोकन्—मु. विष्णु

(४) महासत्त्वे—उ.

(५) वरयध्वं—मु. वि.

(६) यावद्देहं—उ.

(७) विभिद्यते—अ. विरुद्ध्यते—मु. वि.

(८) सुकृतमस्य न वा कृतम्—अ.

(९) वृकी योऽपणमादाय—अ.

न कालस्य प्रियः कश्चिद्देष्यश्चाऽपि न विद्यते ।  
 ३मानुष्ये कर्मणि क्षीणे प्रसह्य हरते जनम् ॥  
 नाप्राप्तकालो भ्रियते विद्धः शारशातैरपि ।  
 कुशाग्रेणाऽपि संस्पृष्टः प्राप्तकालो न जीवति ॥  
 नौषधानि न मन्त्राणि न होमो न पुनर्जपाः ।  
 त्रायन्ते मृत्युनोपेतं जरया चापि मानवम् ॥  
 आगामिनैऽमलङ्घन्यं हि प्रतिघातशतैरपि ।  
 न निवारयितुं शक्तस्तत्र का परिदेवना ॥  
 यथा धेनुसहस्रेषु वत्सो विन्दति मातरम् ।  
 तथा पूर्वकृतं कर्म कर्तारं विन्दते ध्रुवम् ॥  
 ५अव्यक्तादीनि भूतानि व्यक्तमध्यानि भारत ।  
 अव्यक्तनिधनान्येव तत्र का परिदेवना ॥  
 देहिनोऽस्मिन् यथा देहे कौमारं यौवनं जरा ।  
 तथा देहान्तरप्राप्तिर्धीरस्तत्र न मुह्यति ॥४  
 ६नवं गृह्णातीह वस्त्रं त्यक्त्वा पूर्वधृतं नरः ।  
 गृह्णात्येवं तथा देहं देही कर्मनिवन्धनम् ॥

(१) आयुष्ये—अ.

(२) मनर्थ—मु. वि.

(३) The two slokas begining here are brought in here by आ—भगवद्गीता, २, २८.

(४) भगवद्गीता, २, ३०.

(५) Supplied by अ and आ; missing in उ; गृह्णातीह यथा नस्त्रं—मु. वि.

वासांसि जीर्णानि यथा विहाय  
 नवानि गृह्णाति नरोऽपराणि ।  
 तथा शरीराणि विहाय जीर्णा-  
 न्यन्यानि संयाति नवानि देही ॥<sup>(१)</sup>  
 नैनं छिन्दन्ति शस्त्राणि नैनं दहति पावकः ।  
 न चैनं क्लेशयन्त्यापो न शोषयति मारुतः ॥<sup>(२)</sup>

---

(१) Missing in आ and मृ. वि; भगवद्गीता, २, २१

(२) भगवद्गीता, २, २३.

## अथ वेश्मप्रवेशनम्

तत्र याज्ञवल्क्यः [३, १२-१४]

इति संश्रुत्य गच्छेयुर्गृहं बालपुरस्सराः ।  
 विददय निम्बपञ्चाणि नियता द्वारि वेश्मनः ॥  
 आचम्याग्न्यादि सलिलं<sup>२</sup> गोमयं गौरसर्षपान् ।  
 प्रविशेयुः समालभ्य कृत्वाश्मनि पदं शनैः ॥

हारीतः

अनुकनीयांसं ज्येष्ठप्रथमाः प्रत्यायान्ति । न प्रेतस्पर्शिनो  
आमैः प्रविशेयुरानक्षत्रदर्शनात् । रात्रौ चेदादिल्यस्य । ब्राह्मणानुम-  
ताद्वा । काष्णीयसपाणयोऽधशायिनोऽध उपवेशिन एकं पिण्ड-  
मुदकाङ्गलि च निरस्य पाणिषु मृन्मयेषु ४पर्णपुटेषु वाशनीरन् ॥

आश्वलायनः [४, ४, १०-१७]

आसत आनक्षत्रदर्शनात् । आदित्यस्य वा मण्डले ५हृष्माने  
प्रविशेयुः । ६कनिष्ठप्रथमा ज्येष्ठजघन्याः प्राप्यागारमठमानमग्निं

- (१) संचिन्त्य—अ; संश्रुत्य—आ, उ, मिताक्षरा.  
 (२) उदकं—आ, (३) प्रामं प्रविशेत् । पुरानक्षत्रदर्शनात्—अ.  
 (४) मृत्युषु पूर्णपत्रपुष्टे वाऽक्षीरन्—आ; हारलताऽदृष्टपाठश्च (p. 158)  
 (५) आदिलस्य वा दृश्यमाने—उ.  
 (६) ज्येष्ठपुरःसराः कनिष्ठजघन्या निःसुख कनिष्ठपुरःसरा ज्येष्ठजघन्याः प्रविशेयुः—  
 हारलता, १५६.

गोमयमक्षतं तैलं माषमप उपसृष्टान्ति । नैतस्यां रात्र्यामन्त्रं पचे-  
रन् । [कीतोत्पच्चेन वा वर्तेन् ॥] विरात्रमक्षारलवणाशिनस्युः ।  
द्वादशरात्रं वा महागुरुषु ॥

पारस्करः [३, १०, २३-२८]

अनवेक्षमाणा ग्राममायान्ति रीतीभूताः कनिष्ठपूर्वाः निवे-  
शानद्वारे पिचुमन्दपत्राणि विदद्याऽचम्योदकमग्निं गोमयं गौर  
सर्षपांस्तैलमालभ्याश्मानमाकम्य प्रविशान्ति । [विरात्रं] ब्रह्म-  
चारिणोऽधःशायिनो न किञ्चन कर्म कुर्युर्व प्रकुर्वीरन् । कीत्वा  
लब्धवा वा दिवा [एव] अन्नमझीयुरमांसम् । प्रेताय पिण्डं दत्त्वाऽ-  
वनेजनदानप्रत्यवनेजनेषु नामग्राहम् । मृत्युये तां रात्रिं क्षीरोदके  
विहायसि निदध्युः प्रेतात्र खाहीति ॥

‘न प्रकुर्वीरन्’ नारभेरन् ॥

### ३ शङ्खलिखितौ

उत्तीर्थं प्रेतसृष्टानि वासांस्युत्सृज्येतराणि परिधाय शृहद्वारे  
तस्मै प्रेताय पिण्डं दत्त्वा पश्चाद्वृद्धप्रवालान् गोमयमग्निं जलं वृषभ-  
मालभ्य प्रविशान्तो घृतगौरसर्षपैर्मूर्धीनमङ्गानि वाऽलभेरन् । शङ्ख-  
पाणयो यथोक्तकालनियमाः प्रेतायावश्यकान्युभयकालं कुर्युः ।

(१) द्वादशरात्रं वा महागुरुषु—अ.

(२) The manuscripts are corrupt in the quotations which follow. They are cited in *Hāralata*, pp. 154-157 and it has been helpful in the restoration of the text.

भूमौ माल्यं पिण्डं पानीयमुपलेपनानि वा दद्युः । तत्कालमन-  
ध्यायो गोत्रतः पर्युपासनं च ॥

### बैजवापः

शमीमालभन्ते शमी पापं शमयत्वित्यइमानमालभन्तेऽ-  
इमवत् स्थिरो भूयासमग्निर्नः शर्म यच्छत्विति । ह्योगित्यन्तरा  
गामजं चोपस्पृशान्तः क्रीत्वा लब्ध्वा वा गृहं प्राप्यैकान्नमलवणमेकां  
रात्रिं भुज्जीरन् । त्रिरात्रं च कर्मोपरमणम् ॥

### बौधायनः [१, ११, २२-२४]

गृहद्वार्यङ्गारमुदकमिति संस्पृश्याक्षारलवणाशिनो दशाहं कट-  
मुपासीरन् । एकादश्यां द्वादश्यां च आद्वकर्म । शोषक्रियायां लोको-  
ऽनुरोद्धव्यः ॥

‘कटः’ तृणप्रस्तरः । ‘द्वादश्यां वा’ इत्यसंभवापेक्षो विकल्पः ।  
‘शोषक्रियायां’ मङ्गलाचरणादौ ॥

### वसिष्ठः [४, १४-१५]

गृहं ब्रजित्वा प्रस्तरे अयहमनश्चन्त आसीरन् । [अशक्तौ]  
क्रीतोत्पन्नेन वा वर्तैरन् ॥

### याज्ञवल्क्यः [३, १६-१८]

‘क्रीतलब्धाशना भूमौ स्वपेयुस्ते पृथक् क्षितौ ।

(१) Lacuna in आ begins here, a leaf being lost.

(२) पृथक् पृथक्—उ, अ, आ, मिताक्षरा

पिण्डयज्ञावृता देयं प्रेतायान्नं दिनत्रयम् ॥  
जलमेकाहमाकाशो स्थाप्यं क्षीरं च मृन्मये ।

अङ्गिरा:

दृमशानवासिनो देवाः शावानां परिकीर्तिताः ।  
येषां यागनिमित्ताय प्रेतशुद्धिरुदाहृता ॥  
यदि तेषां न संसिद्धिः प्रेतसुहिश्य कर्हिचित् ।  
क्रियते यजनं वापि ततस्तेऽत्र शपन्ति तान् ॥  
तस्मान्न बन्धुभिः शोकः कार्यः कायोदकक्रिया ।

ब्रह्मपुराणे

ब्रह्मचर्या क्षितौ वासो वर्ज्य मांसं न संचितैः ।  
भूमौ पिण्डप्रदानं च कर्षू कृत्वा विधानतः ॥  
गन्धमाल्यैस्ततोऽर्चा च ततो भोजनमिष्यते ।

मनुः [५, ७३]

अक्षारलवणान्नाः स्युर्निमज्जेयुश्च ते त्यहम् ।  
मांसाशानं च नाशनीयुः शयीरंश्च पृथक् क्षितौ ॥

बृहस्पतिः [आशौ., १९]

अधशशश्यासना दीना मलिना भोगवर्जिताः ।  
अक्षारलवणान्नाः स्युर्लंब्धक्रीताशानास्तथा ॥

गौतमः [१४, ३५-४०]

अधशशश्यासनिनो ब्रह्मचारिणस्सर्वे । न मार्जयीरन् । मांसं  
न भक्षयेयुराप्रदानात् । प्रथमतृतीय[पञ्चम]सप्तमनवमेषुदकक्रिया ।  
वाससां च लागः । अन्ते त्वन्त्यानाम् ॥

‘न मार्जयीरन्’ उज्जवलवेषधारिणो न भवेयुरित्यर्थः । आप्रदानात् आश्राद्वकरणात् । ‘अन्ते त्वन्त्यानां’ नवमशौचान्त हिति भर्तृयज्ञः ॥३

### सुमन्तुः

प्रेताय नज्जलं देयं दग्धवा तद्गोत्रजैर्बहिः ।  
प्रथमेऽहि तृतीये च सप्तमे नवमे तथा ॥

### बृहस्पतिः [आशौ., २०]

प्रथमेऽहि तृतीये च पञ्चमे सप्तमे दिने ।  
नवमे वा समं त्यागो नखलोम्मां बृथान्तिके ॥

### मार्कण्डेयपुराणे

तैलाभ्यङ्गो वान्धवानामङ्गसंवाहनं ततः ।  
तेन चाप्यायते जन्तुर्यज्ञाश्रन्ति स्ववान्धवाः ॥५

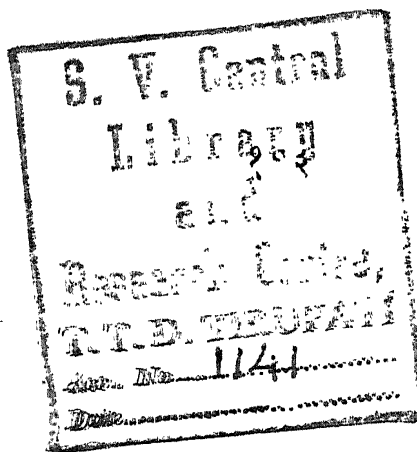
### महाभारते

३सतिलं घृतपानीयं दीपं ददत जागृत ।  
ज्ञातिभिः सह मोदध्वमेतत्प्रेतेषु दुर्लभम् ॥

### आश्वलायनगृह्यपरिशिष्टे

नवश्राद्वं दशाहानि यवमिश्रं तु षड्तून् ।  
अतः परं पुराणं च त्रिविधं आद्वसुच्यते ॥

(१) The comments are verbally identical with those in मस्करिभाष्य. (२) Lacuna in आ ends here.  
(३) ‘तिलान् ददत पानीयं दीपान् ददत जाप्रत’ हिति हारलता (पृ. १६०).



यस्मिन्नवे पुराणे वा विश्वेदेवा न लेभिरे ।  
तदासुरं भवेच्छाद्वं वृषलं मन्त्रवर्जितम् ॥  
अनूदकमधूपं च गन्धमाल्यविवर्जितम् ।  
निनयेदद्मनि पूर्वं ततः श्राद्धं प्रकल्पयेत् ॥  
पथ्याच निनयेत्पिण्डं तस्मिन्नेव यथाविधि ।  
‘असगोत्रः सगोत्रो वा स्त्री दद्याद्यदि वा पुमान् ॥  
प्रथमेऽहनि यो दद्यात् स दशाहं समापयेत् ॥’

### यथा हारीतः

अन्यगोत्रोऽथ सम्बन्धी प्रेतायाग्निं ददाति यः ।  
उदकं पिण्डदानं च स दशाहं समापयेत् ॥  
‘वैरमणे’ इत्यनुवृत्तौ, अनध्यायेषु—

आपस्तम्बः [१, १०, ४-९]<sup>४</sup>

मातरि पितर्याचार्य इति द्वादशाहाः । तेषु चोदकोपस्पर्शनं  
तावन्तं कालम् । अनुभाविनां च परिवापनम् । न समावृत्ता  
वपेरन्नन्यत्र विहारादित्येके । अथापि ब्राह्मणम्—रिक्तो वा एषोऽ-  
नपिहितो यन्मुण्डस्तस्यैतदपिधानं यच्छिवेति । सत्रेषु वचनाद्वपनं  
शिखायाः ॥<sup>५</sup>

(१) Not traced.

(२) Lacuna in आ begins here.

(३) This citation is missing in Udaipur manuscript.

(४) Manuscripts corrupt; restored from the text followed by the *Ujjvala*.

(५) ‘अनुभाविनः’ मृतपेक्षयाऽवरवयसः । अपर आह—‘अनुभाविनः’ उदकार्हाः तेषां मरणे  
परिवापनमिति सह शिखया वापनप्रतिषेधपरम् । सत्रेषु शिखया वपनं वचनसामर्थ्यात् ॥ (उज्ज्वला)

हारीतः

त्रिपञ्चसप्तरात्रेषु स्लायीरन् । नवमेऽहनि वासांसि शौचाय  
दद्युः । १दशमेऽहन्यरण्यं गत्वा कृतश्मश्रुकर्माणः स्पृष्टान्युत्सृज्य  
तिलकल्कावधृष्टा गौरसर्बपैः शिरःस्लाता अहतवाससः २शुक्ल-  
वा ससो वा अश्माविष्टा गोहिरण्यादीन्यालभ्य प्रविशेरन् । शान्तिं  
कृत्वा श्वोभूत एकोद्दिष्टं प्रदाय स्वस्त्ययनादिधर्मार्थान् प्रवर्तयन्ति ।  
त्रिविधा कुलशुद्धिराचारादास्त्रायात्कृत्याच्च । आचारो नाम लोक-  
सिद्धो वेदसिद्ध आस्त्रायो व्यवहारादिना लोके व्याख्यातं ३कृत्य-  
शौचमिति ॥

विष्णुः [१९, १८-२३]

ग्रामान्निष्ठकम्याशौचान्ते कृतश्मश्रुकर्माणस्तिलकल्कैः सर्व-  
पकलकैर्वा स्लाताः परिवर्तितवाससो गृहं प्रविशेयुः । तत्र शान्तिं  
कृत्वा ब्राह्मणानां च पूजनं कुर्युः । देवाः परोक्षदेवाः प्रत्यक्षदेवा  
ब्राह्मणाः । ब्राह्मणैर्लोका धार्यन्ते ॥

ब्राह्मणानां प्रसादेन दिवि तिष्ठन्ति देवताः ।

४ब्राह्मणाभिहितं वाक्यं न मिथ्या जायते कचित् ॥

(१) ‘आ’ मातृकाया ‘दक्षः—दशमे’ इति,

(२) शुक्लवर्णवाससो—अ.

(३) कुलशौचमिति—अ.

(४) ब्राह्मणैर्निहितं वाक्यं न मिथ्या कारयेत् कचित्—उ.

यद्वाह्मणास्तुष्टतमा वदन्ति  
 तद्वेवताः प्रत्यभिनन्दयन्ति ।  
 तुष्टेषु तुष्टाः सततं भवन्ति  
 प्रत्यक्षदेवेषु परोक्षदेवाः ॥

### पैठीनसिः

श्वोभूतेऽग्निमुपसमाधाय शान्त्युदकं कुर्यात् । शन्मो देवी-  
 रिति सूक्तेन प्रथमम् । द्वाभ्यां द्वितीयं २शन्मो देवीरम्भये न इति ।  
 शन्म इन्द्राग्नीति तदस्तु मित्रा वरुणा इति तृतीयम् । शन्मो धाता  
 इन्द्र जीव यस्मात् कोशात् पृथिवी शान्तिरिति चतुर्भिश्चतुर्थकम् ।  
 उभयत्र सर्वत्र सावित्रीं कुर्यात् । तृतीये शर्करां कुलुत्थं च सव्ये-  
 नाचम्य निष्ठीवेत् । विवस्वानिन्द्रमित्युक्तम् । दशरात्रे केशशम-  
 श्रुलोमनखानि वापयित्वाऽस्त्मनः शान्तिनिमित्तं शान्त्युदकं  
 कुर्यात् । अयुगमान् ब्राह्मणान् भोजयेत् ॥

‘प्रथमम्’ इत्यादौ ‘शान्त्युदकं कुर्याद्’ इति सम्बन्धः ।  
 ‘द्वाभ्यां’ वक्ष्यमाणमन्त्राभ्याम् । ‘सव्येनाचम्य’ वामहस्ते-  
 नास्वाद्य ॥

### तत्र इलोकौ—

कर्ता न विद्यते प्रेते यदा सूतककर्मणि ।  
 दशरात्रोषितः खात्वा कुर्याच्छान्त्युदकं स्वयम् ॥

(१) कर्मभिराचरन्ति—उ.

(२) शन्मो देवीरम्भये (ऋ. सं., १०, ९, ४) शन्म इन्द्राग्नी (ऋ. सं., ७, ३५, १) तदस्तु  
 मित्रावरुणा तदग्ने (ऋ. सं., ५, ४७, ७) ‘शन्मो धाता’ (ऋ. सं., ७, ३५, ३) इन्द्र जीव (अ.  
 वे., १३, ७, १) पृथिवी शान्तिः (अ. वे., १९, ९, १४) यस्मात्कोशात् (अ. वे., १९, ७२, १)

यस्येह कर्ता शक्तद्वचेत् त्रिरात्रं मारुताशनः ।  
लात्वा चतुर्थे दिवसे ततः शान्तिं समाप्नुयात् ॥

मनुः [६, ९९]

विप्रः शुध्येदपः सृष्ट्वा क्षत्रियो वाहनायुधम् ।  
वैश्यः प्रतोदं रथमीश्च यष्टि शूद्रः कृतक्रियः ॥

देवलः

अवाहःसु निवृत्तेषु सुस्नाताः कृतमङ्गलाः ।  
आशुच्याद्वि प्रभुच्यन्ते ब्राह्मणान् स्वस्ति वाच्य च ॥

## अथास्थिसञ्चयनम्

तत्र विष्णुः [१९, १०-१२]

चतुर्थं दिवसेऽस्थिसंचयनं कुर्याः । तेषां च गङ्गाम्भसि प्रक्षेपः ।  
यावदस्थि मनुष्यस्य गङ्गातोयेषु तिष्ठति ।  
तावद्वर्षसहस्राणि स्वर्गलोके यहीयते ॥

कात्यायनः [शौतसूत्र, २५, ८, १-८]

सञ्चयनं चतुर्थ्याभयुग्मान् ब्राह्मणान् भोजयित्वा पलाशवृन्ते-  
नास्थीनि परिवर्त्याङ्गुष्ठकनिष्ठिकाभ्यामादाय पलाशपुटे<sup>१</sup> प्रास्यति<sup>२</sup> ।  
[शम्यवकाः कर्दमं च इमशाने ।] अक्त्वास्थीनि सुरभिचन्दनादिना  
सिक्त्वा दक्षिणपूर्वायतां कर्षू खात्वा कुशानास्तीर्थं वस्त्रावकृतं च  
हारिद्रं वागिति निवपत्यस्मिन् । एतद्वाजसनेयकम् । अनेन वा ।  
त्वा मनसात्मेन वाचा ब्रह्मणा त्रया विद्यया पृथिव्यादक्षिकायामपां  
रसेन निवपत्यसाधिति । इमशानं चिकीर्षितः कुम्भे सञ्चयनम् ।  
निधानं च तूष्णीम् ॥<sup>४</sup>

(१) The printed *Visṇusmṛti* reads. यावसंख्यमस्थि षुरुषस्य  
गङ्गाम्भसि तिष्ठति तत्वद्वर्षसहस्राणि स्वर्गलोकमधितिष्ठति ॥

(२) पलाशपत्रे—उ ; पलाशपत्रपुटे—अ.

(३) कृत्वा—अ, उ;

(४) The third Sūtra is thus given in Vidyādhara Gauḍa's edn.:—अक्त्वाऽस्थीनि सर्वसुरभिमिश्राणि दक्षिणपूर्वायतां कर्षू खात्वा कुशानास्तीर्थं  
वस्त्रावकृते च हारिद्रं वागिति निवपत्यस्मिन् ॥

३ उन्दोगपरिशिष्टे काल्यायनः [गोभिलसमृतिः, ३, ५४-५८]

अपरेण्युस्तृतीये वा अस्थिसंचयनं भवेत् ।  
 यस्तत्र विधिरादिष्टं क्रषिभिः सोऽधुनोच्यते ॥

स्तानान्तं पूर्ववत्कृत्वा गच्येन पयसा ततः ।  
 सिंश्रेदस्थीनि सर्वाणि प्राचीनावीत्यभाषयन् ॥

शमीपलाशाशाख्यामुद्धृत्योद्धृत्य भस्मनः ।  
 आज्येनाभ्युक्षय गच्येन सेचयेद्गन्धवारिणा ॥

मृत्पात्रसंपुटे कृत्वा सूत्रेण परिवेष्येत् ।  
 श्वभ्रं खात्वा शुचौ भूमौ निखनेहक्षिणामुखः ॥

पूरयित्वावर्दं पङ्कं पिण्डं शैवालसंयुतम् ।  
 दत्त्वोपरि समं शेषं कुर्यात्पूवाहुकर्मणा ॥

एष एवागृहीताग्नेः प्रेतस्य विधिरुच्यते ।  
 श्रीणामिवाग्निदानं स्यादथाऽतोऽनुक्तमुच्यते ॥

४ आश्वलायनगृह्यम् [४, ६, १-८]

संचयनमूर्ध्वं दशम्याः कृष्णपक्षस्यायुजासवेकनक्षत्रे । अलक्षणे  
 कुम्भे पुमांसम् । अलक्षणायां लियम् । अयुजोऽमिथुनाः प्रवयसः ।  
 क्षीरोदकेन शमीशाख्या त्रिः प्रसव्यमायतनं परिव्रजन् प्रोक्षति  
 शीतिके शीतिकावतीति । अङ्गुष्ठोपकनिष्ठिकाभ्यामेकैकमस्थय-

(१) MSS. Corrupt; text reconstructed.

(२) MSS. Corrupt; text reconstructed from *Anavila*.

संहादयन्तोऽवदध्युः । पादौ पूर्वं शिरं उत्तरम् । सुसंचितं संचित्य  
पवनेन संपूर्य ॥१

### ब्रह्मपुराणे

स्लात्वा त्रिरात्रं कुर्वन्ति प्रेतायोदकतर्पणम् ।  
इमशानदेवतायागं<sup>२</sup> चतुर्थदिवसे ततः ॥  
भवन्ति पूजिता यस्मात् तत्रस्याः शङ्करादयः ।  
स्लातैः सुधौतवस्त्रैश्च इमशानस्य समीपगैः ॥  
स्वजातिविहितैर्द्रव्यैर्यथाशक्त्या समाहितैः ।  
मृत्युषु च भाष्टेषु कृत्येषु वरुकेषु च ॥  
४ सुपकैर्भक्ष्यभोज्यैश्च पायसैः पानकैस्तथा ।  
फलैर्मूलैर्वनोत्थैश्च पूज्याः क्रव्याददेवताः ॥  
कैश्चिद्दर्यं प्रदातव्यं कैश्चित्पुष्पं च शोभनम् ।  
धूपो दीपस्तथा माल्यं कैश्चिद्देयं त्वरान्वितैः ॥  
पात्राणि परिपूर्णानि इमशानाम्नेः समन्ततः ।  
कैश्चिद्देयानि सर्वाणि यानीहाभ्युक्तिर्नानि च ॥  
निवेदयति वक्तव्यं तैः सर्वैः समलङ्घतैः ।  
नमः क्रव्यादसुख्येभ्यो देवेभ्य इति सर्वदा ॥

(१) अलक्षणयुक्ते कुम्भे युंसोऽस्थीर्न संचेन्वीरन्, अलक्षणाया कुम्भ्यां स्त्रियो अस्थीनि । ‘क्षी-रोदकं’ क्षीरभिश्रोदकम् । संहादः । शब्दः, उपकनिषिका । अनामिका । पादार्थीनि पूर्वमवदध्युः । बरमं ‘शिरः’ कपालम् । ‘पवनेन’ शूर्पादिजन्मेन ‘संपूर्य’ भस्मपांसूश्च संशोध्य ॥ (अनाविका)

(२) यानं—उ ; यागं—आ, अ. (३) भाष्टेष्वभिन्नेषु वृत्तेषु च—उ.

(४) सुपक्तैः—अ ; अपक्तैः—उ, आ.

येऽस्मिन् इमशाने देवाः स्युभीर्गवन्तः सनातनाः ।  
तेऽस्मत्सकाशाङ्गूलन्तु बलिमष्टाङ्गमक्षयम् ॥

प्रेतस्यास्य शुभांगोकान् संप्रयच्छन्तु शाश्वतान् ।  
अस्माकमायुरारोग्यं सुखं च ददता वरम् ॥

एवं दत्वा बलीन् सर्वान् क्षीरेणाभ्युक्ष्य वाग्यतैः ।  
विसर्जनं तु देवानां कर्तव्यं च समाहितैः ॥

ततो यज्ञियवृक्षोत्थां शास्त्रासादाय वाग्यतः ।  
अपसव्यं क्रमाद्वस्त्रं धृत्वा कथित् सगोत्रजः ॥

प्रेतस्यास्यीनि कृत्स्नानि प्रधानाङ्गोङ्गवानि च ।  
पञ्चगव्येन संस्नाप्य क्षौमवस्त्रेण वेष्ट्य च ॥

प्रक्षिप्य मून्मये भाण्डे नवे साच्छादने शुभे ।  
अरण्ये वृक्षमूले वा शुद्धे संस्यापयेदिति ॥

ततः स्थानाद्य शनकैर्नीत्वा तज्जाहवीजले ।  
कथित् क्षिपति तच्छीत्रं दौहित्रो वा सहोदरः ॥

३गृहीत्वास्यीनि तद्वस्म नीत्वा तोये विनिक्षिपेत् ।  
ततः संमार्जनं भूमेः कर्तव्यं गोमयाम्बुभिः ॥

पूजा च पुष्पधूपाद्यैर्बलिभिः पूर्ववत्क्रमात् ।  
भूमेराच्छादनार्थं तु वृक्षः पुरुषकरकोऽथवा ॥

(१) This line and the next two are omitted in आ.

(२) यक्षीयवृक्ष—अ.

(३) गृहीत्वास्यीनि तद्वस्म—अ ; गृहीत्वा भस्मशक्लं—उ,

पट्टको वा प्रहर्तव्यस्तत्र सर्वैः सबन्धुभिः ।  
ततः सचैलं स्नानं तु कर्तव्यं तैर्विधानतः ॥

तथा

कचित् तृतीये विप्रस्य चतुर्थे क्षत्रियस्य तु ।  
पञ्चमे वैद्यजातेस्तु शूद्रस्य दशमेऽहनि ॥  
अस्थां तु संचयः प्रेते क्रियते देशगौरवात् ।  
जीवतामपि वर्णानां संस्पर्शे चाप्ययं क्रमः ॥  
चतुर्थे ब्राह्मणानां च पञ्चमे भूभूतामपि ।  
नवमे वैद्यजातीनां शूद्राणां दशमात्परे ॥  
कर्तव्यं तु नरैः आद्वं देशकालाविरोधतः<sup>(१)</sup> ।  
सपिण्डाश्च सजातीयास्तथाप्यन्ये बुझिताः ॥  
<sup>(२)</sup>दीना अनाथाः कृपणास्तत्रान्नमपि भुज्जते ।

तथा

अयहाशौचे द्वितीयेऽहि कर्तव्यस्त्वस्थिसञ्चयः ।  
सद्यःशौचे तत्क्षणं तु कर्तव्यमिति निश्चयः ॥

तथा

अस्थीनि मातापितृपूर्वजानां  
नयन्ति गङ्गाम्भसि ये कदाचित् ।

(१) देशकालानिरोधतः—उ.

(२) दीनानाथान्धकृपणाः तत्रान्नमुपभुजते—आ.

सद्गावयुक्ता हि दयाभिभूता-  
स्तेषां तु तीर्थानि फलप्रदानि ॥

कुलद्वयं वाप्यथ वर्जयित्वा  
मातापित्रोर्जन्मभूम्याश्रितं च ।  
अस्थीनि चान्यस्य वहंश्च विप्रोऽ-  
भाग्यक्षयं लभते दुष्कृतं च ॥  
भागीरथीतीरमवाप्य तत्र ४  
त्वस्थीनि चादाय कुलद्वयस्य ।  
प्रक्षेप्तुकामः पुरुषोऽथ भक्त्या  
भागीरथीं वीक्ष्य विशुद्धिमाप ॥  
स्नात्वा ततः पञ्चगव्येन सिक्त्वा  
पुष्टैस्तिलंगन्धधूपादिभिर्वा ।  
संयोज्य मृत्युण्डपुटे निधाय  
पश्यन् दिशं प्रेतगणोपगूढम् ॥  
नमोस्तु धर्माय ५ वदन् प्रविश्य  
जलं स मे प्रीत इति क्षिपेच्च ।  
उत्थाय भास्वन्तमवेक्ष्य सूर्य  
सदक्षिणं विप्रसुखाय दद्यात् ॥

(१) सद्गावस्यातिदयाभिभूताः—अ, आ.

(२) ते यान्ति तीर्थाप्यफलान्यशेषम्—उ.

(३) वहन् हि विप्रो—अ, आ.

(४) भागीरथी यत्र यत्राघतोर्ये कुलद्वये कोऽपि यदा विपन्नः ।  
तदा तदा तस्य तस्याथ मन्त्या सावेन चास्थीनि विनिक्षिपेद्वा ॥ —आ.

(५) विप्राय—अ, उ.

एवं कृते प्रेतपुरि स्थितस्य  
स्वर्गे गतिः स्याच महेन्द्रतुल्या ॥

तथा

मातुः कुलं पितृकुलं वर्जयित्वा नराधमः ।  
अस्थीन्यन्यकुलोत्थानि नीत्वा चान्द्राधणं चरेत् ॥

<sup>१</sup>इति महाराजादिराजग्रन्थोपिन्दवन्ददेवगहातापिष्ठिमहिकेण  
भट्टश्रीमल्लक्ष्मीधरेण  
विरचिते कृत्यकल्पतरौ  
<sup>२</sup>कुलशुद्धिः ॥

(१) आ.

(२) शुद्धिकाण्डः—अ.; ‘इति भट्टश्रीलक्ष्मीधरविरचिते कृत्यकल्पतरौ कुलशुद्धिः—उ.

## अथ शरीरशुद्धिः

तत्र मनुविष्णुः

ज्ञानं तपोऽग्निराहरो मृन्मनो वार्युपाञ्जनम् ।  
 वायुः कर्मार्ककालौ च शुद्धेः कर्तृणि देहिनाम् ॥  
 सर्वेषामपि शौचानामर्थशौचं<sup>२</sup> परं समृतम् ।  
 योऽर्थे<sup>३</sup> शुचिर्हि स शुचिर्न मृद्वारिशुचिः शुचिः ॥  
 क्षान्त्या शुध्यन्ति विद्वांसो दानेनाकार्यकारिणः ।  
 प्रच्छन्नपापा जप्त्येन तपसा वेदवित्तमाः ॥  
 शोध्यं शुध्यति मृत्तोयैर्नदी वेगेन शुध्यति ।  
 रजसा रुद्री मनोदुष्टा संन्यासेन द्विजोत्तमः ॥  
 अद्विग्नात्राणि शुध्यन्ति मनः सत्येन शुध्यति ।  
 विद्यातपोभ्यां भूतात्मा बुद्धिर्ज्ञानेन शुध्यति ॥५॥

(१) मनु, ५, १०५-१०९; विष्णु, २२. ८८-९२.

(२) 'अनशौचं' इति विष्णुपाठः ।

(३) 'योऽन्ने'—वि.

(४) 'मृत्तोयैः शोध्यते शोध्यं' इति मुद्रितमनुविष्णु.

(५) अत्र वैजयन्ती—'ज्ञानं' आध्यात्मिकं बुद्धेः शुचिहेतुः । 'आहारः' पञ्चगव्यादी-नाम् । 'कर्म' सन्ध्यादि अहोरात्रकृतपोपस्य । योऽन्ने शुचिः शुच्यन्नादः स शुचिः । अर्थशौचमिति पाठेऽपि आहारशुद्धयर्थमेवार्थशौचापेक्षेति । 'अकार्य' निषिद्धं, तत्कारिणः । 'शोध्यं' अमेध्यादि-लिपाङ्गम् । 'द्विनोत्तमः' ब्राह्मणः । 'गात्राणि' शरीराणि लिपान्यद्विः स्नानैः शुध्यन्ति । 'मनः' सङ्कल्पात्मकमसत्सङ्कल्पादशुद्धं 'सत्येन' सत्सङ्कल्पेन शुध्यति । 'विद्यातपोभ्यां' शुद्धिः शरीराभिमानजन्य-द्विरितनिवृत्तिः । 'बुद्धिः' संशयविपर्ययात्मिका । 'ज्ञानेन' प्रमारुपेण ॥

‘ज्ञानं’ आध्यात्मिकं सांख्ययोगोपदिष्टम् । ‘तपः’ कृच्छ्र-  
चान्द्रायणादि । ‘आहारः’ पवित्रतमानासुतपन्नपयोथावकादी-  
नाम् । ‘मनः’ सङ्कल्पद्वारेण शुद्धिकारणम् । ‘उपाञ्जनं’ गोमय-  
लेपादि । ‘कर्म’ सन्ध्योपसनादि । ‘अर्थशौचं’ दत्तादानादिवर्जनम् ।  
ये विद्वांसः ते ‘क्षान्त्या’ ज्ञानेनैव शुद्ध्यन्ति । ते हि द्वेषेष्यामत्सरै-  
रशुद्धिकारणैनां पहन्यन्ते । ‘तपसा’ वेदाभ्यासेन, तज्ज्ञानेन च ।  
यथोक्तं ‘ब्राह्मणस्य तपो ज्ञानं’ इति । कृच्छ्रादि तु सर्वेषामेव  
शुद्धिहेतुः, न वेदविदामेव । ‘नदी वेगेन शुद्ध्यती’ त्यनेन शरावाद्य-  
संसर्गैऽपि तद्रसगन्धविरहेण प्रदेशान्तरे वेगवशान्नदी शुद्धा  
भवति । न तु कूपादिवत् सर्वत्राशुद्धिः । ‘मनोदुष्टा’ परपुरुषाभि-  
लाषमात्रवती । ‘रजसा’ आर्तवेन । ‘संन्यासेन’ चतुर्थाश्रमपरि-  
ग्रहणेन । ‘भूतात्मा’ जीवः । ‘बुद्धिः’ अविद्यमानार्थाभि-  
निवेशेन वस्त्वात्मार्थकारयोरसङ्घेदाध्यवसायेन दुष्यति । सा  
तु ‘ज्ञानेन’ स्वप्रकाशाश्रयया प्रमाणव्युत्पत्या शुद्ध्यतीति  
मेधातिथिः ॥२

याज्ञवल्क्यः [३, ३१-३४]

कालोऽग्निः कर्म मृद्वायुर्मनो ज्ञानं तपो जलम् ।

पश्चात्तापो निराहारः सर्वैऽमी शुद्धिहेतवः ॥

(१) ‘क्षान्त्या शुद्ध्यन्ति’ इति मेधातिथिः ।

(२) ‘विद्यया’ सांख्यवेदान्ताभ्यासजन्यया ॥ ‘अभिः’ मृग्यादिषु ‘पुनः पकेनेति’  
(श्लो. १२२) । ‘वायुः’ चण्डालादिस्पृष्टे तृणकाषाढ़ी रथ्यापतिते ॥ (मेधातिथिः)

अकार्यकारिणां दानं वेगो नव्याश्च शुद्धिकृत् ।  
 शोध्यस्य मृच्छ तोयं च संन्यासो वै द्विजन्मनाम् ॥

तपो वेदविदां क्षान्तिर्विदुषां वर्षणो जलम् ।  
 तपः प्रच्छन्नपापानां मनसः सत्यमुच्यते ॥

भूतात्मनस्तपोविद्ये बुद्धेज्ञानं विशोधनम् ।  
 क्षेत्रज्ञस्येवरज्ञानाद्विशुद्धिः परमा मताः ॥

यमः<sup>४</sup>

सत्यं शौचं तपः शौचं शौचमिन्द्रियनिग्रहः ।  
 सर्वभूतदया शौचं शौचमहिंश्च पञ्चमम् ॥

तथा

पात्राण्यद्विर्विशुद्धनिति मनः सत्येन वा धिया ।  
 भूतात्मा तपसा बुद्धिज्ञानेन क्षमया बुधः ॥

बृहस्पतिः [आशौ., ५२, ५१]

गात्रं मृदमभसा शुद्धयेद्गूतं भूताभिशंसनात् ।  
 विद्यया तपसा देही मतिज्ञानेन शुद्धयति ॥

स्वाध्यायेनानुतापेन होमैन तपसैनसः ।  
 ध्यानेन क्षेत्रवासेन दानेनांहःपरिक्षयः ॥

- (१) These two slokas are omitted by उ.
- (२) 'वर्षणः' देहस्य (मिताक्षरा)      (३) परमात्मनः—अ.
- (४) Gap in आ by the loss of a leaf.
- (५) प्रभया—उ.                        (६) भूतातिशंसनम्—उ ; भूताभिशंसनम्—आ.

तथा [आशौ., ९४, ९५, ९६]

परापवादाश्रवणं परस्त्रीणामदर्शनम् ।  
 एतच्छौचं श्रोत्रहशोः जिह्वाशुद्धिरपैशुनम् ॥  
 अप्राणिधमस्तेयं शुद्धित्वं पादहस्तयोः ।  
 असंदेलेषः परस्त्रीणां शारीरं शौचमिष्यते ॥  
 सवाह्याभ्यन्तरं शौचमेतदुक्तमशोषतः ।  
 सर्वस्याप्यधिकं प्रोक्तमर्थशौचं स्वयंभुवा ॥

वसिष्ठः

कालोऽग्निर्मनसस्तुष्टिरुदकान्यवलेपनम् ।<sup>१</sup>  
 २अविज्ञातं च भूतानां षड्बूधा शुद्धिरिष्यते ॥  
 ‘अविज्ञातं’ यस्य दुष्टस्योपघातो न ज्ञातः ।

बौधायनः [१, ८, २-४]

अद्विर्शुध्यन्ति गात्राणि वुद्धिर्ज्ञनेन शुध्यति ।  
 अहिंसया च भूतात्मा मनसस्त्येन शुध्यति ॥  
 मनश्चशुद्धिरन्तरशौचम् । [बहिः] शौचं व्याख्यास्यामः ।

तथा,<sup>४</sup> [३, १, २३]

श्रूयते द्विविधं शौचं यच्छिष्टैः पर्युपासितम् ।  
 अहिंसया च भूतात्मा मनसस्त्येन शुध्यति ॥

(१) ‘उदकाद्यवलेखनम्’ इति उदयपुरमातृकादतापपाठः ।

(२) अविज्ञानमिति मुद्रितवासिष्टे. (३) ‘पुनर्बौधायनः’ इति अ.

(४) Lacuna in आ ends here.

पुनर्बौधायनः<sup>(१)</sup> [१, ८, ४७-४८]

कालोऽग्निर्वनसशुद्धिरुदकाद्युपलेपनम् ।  
 अविज्ञातं च भूतानां षष्ठिधं शौचमुच्यते ॥  
 देशं कालं तथाऽस्त्मानं द्रव्यं द्रव्यप्रयोजनम् ।  
 उपपत्तिमवस्थां च विज्ञायाशौचमिष्यते ॥  
 शौचमित्यनुवृत्तौ—

हारीतः [अ. १९]

पञ्चविधमाभ्यन्तरं भवति । मानसं चाक्षुषं ग्राण्यं वाच्यं  
 श्रौत्रं चेति ॥

एषां मानसादीनां स्वरूपं शोधनेन सहोक्तं हारीतेन<sup>(२)</sup>—

अपुण्याभिधानं मनसोऽशुद्धिहेतुः । अभिपुण्याभिधानं पाव-  
 यति । अपुण्यं पराभिद्रोहादि । पुण्यं विष्णवादीनां चिन्तनम् ।  
 चाक्षुषं त्वमेध्यादिदर्शने । आदित्यदर्शनाच्छुद्धिः । नग्रां परस्त्रीं  
 कामतो बुद्धिपूर्वं वृष्टाप्यादित्येन नास्ति शुद्धिः । तादर्थर्येनाप्यनुष्ट्री-  
 यमानस्य शोधकत्वमितराभिधानवैपर्ययात् । ग्राण्यं पलाणडादि-  
 गन्धाघाणात् । उपम्राते प्राणायामैस्त्रिभिः शुचिः । वाच्यमसत्य-  
 वचने । पुनरुपस्पर्शनम् ॥

(१) Most of the leaf of आ is worm-eaten and lost here.

(२) उ and आ have lacuna in the citations from हारीत, and are very confused. The manuscript of हारीतस्मृति in the possession of Dr. T. R. Chintamani, which has been consulted, is also corrupt, unintelligible and unhelpful. The restoration made is largely conjectural.

(३) श्रौतपापस्वरूपं तच्छोधनं चात्र मातुकायां भ्रष्टमिव माति.

### शङ्खलिखितो

आत्मयाजिनां शरीरस्याद्विमृद्धिश्च । ज्ञानेन बुद्धेस्तपसा पा-  
षात्मनाभ् ॥

‘आत्मयाजिनां’ ‘ज्ञानेन’ बुद्धिः शुचिः इत्यर्थः

### तथा

सन्तानजातानां मातृपैतृकाणां दोषाणां यमनियममन्त्रवतो-  
पवासादिना शुद्धिः ॥

### उत्तराना

अत ऊर्ध्वं शौचाध्यायं व्याख्यास्यामः । तत्र द्विविधं शौचं  
बाह्यमाभ्यन्तरश्च । शौचं नाम बुद्ध्यहंकारनिन्दितेभ्यो निवर्तनम् ।  
बाह्यमपि गन्धलेपस्नेहोपघाते । अद्विर्गन्धरूपस्पर्शस्नेहानां प्रोक्ष-  
णाच्छुद्धिरिति ॥

‘बुद्ध्यहंकारानिन्दितेभ्यः’, ‘बुद्धि’ रत्र विचिकित्सात्मि-  
का । ‘अहंकारः’ अहमेवोत्कृष्टः इत्यभिमानः । ‘निन्दितं’ सुरा-  
पानादि । ‘अद्विः प्रोक्षणात्’ गन्धादिराहित्यं बाह्यं शौचमित्यर्थः ॥

### युनस्त्रशना

तत्र हृदयशौचमनसूयता मनसः साधुता । कर्मशौचं गर्हित-  
कर्मान्यता । शारीरशौचं मृद्धिरद्विश्च । वाचामप्रियानृतनैष्टुर्यवर्ज-  
नम् । मनसापि मिथ्यासङ्कल्पप्रतिषेधः ॥<sup>१</sup>

(१) The citations from Usanas and the commentary are missing in आ and corrupt in अ and उ.

पैठीनसिः

उच्छिष्टं रेतोमूत्रं संसृद्धय उत्तुज्याच्चर्य प्रयतो भवति ।  
त्रिः प्रक्षाल्य च तं देशम् ॥

विष्णुः [२३, ४२]

प्राणिनामथ सर्वेषां शुद्धिरद्विश्च कारणत् ।  
अत्यन्तोपहतानां च नान्यच्छांच्चात्मनिद्राः ॥

मनुः [६, १३४-१३४]

विष्णुत्रोत्सर्गशुद्धयर्थं शृद्वार्यदेयमर्थवत् ।  
दैहिकानां मलानां च शुद्धिषु द्वादशस्वपि ॥  
वसा शुक्रमस्तुमजामूत्रविट्कर्णविष्णवाः ।  
इलेष्माश्रु दृषिका स्वेदो द्वादशैते नृणां मलाः ॥  
‘दृषिका’ नेत्रमलम् ।

देवलः

अन्नादीनां प्रवेशाच्च स्यादशुद्धिर्विशेषतः ।  
पतिताशुच्यमेध्यानां स्पर्शनाच्चाशुचिर्भवेत् ॥  
स्वप्राद्वस्त्रविपर्यासात् ऋक्षतादध्वपरिश्रमात् ।  
उक्तत्वा च वचनं शुक्रमनृतं कूरमेव वा ॥

(१) Manuscripts corrupt and contain lacuna; reconstructed.

(२) शुतादश परिश्रमात् (?)—आ; शुतदण्डपरिक्रमात्—उ.

त्रप्साविद्वां तजुं लक्ष्य हष्टाचम्य शुचिर्भवेत् ।

प्रलेपस्नेहगन्धानामशुद्धौ व्यपकर्षणम् ॥

शौचलक्षणमित्याहुमृदमभोगोमयादिभिः ।

लेपे स्नेहे च गन्धे च व्यपकृष्टे सुदूरतः ॥

पश्चादाचमनं वापि शौचार्थं वक्ष्यते विधिः ।

‘त्रप्साविद्वां’ इति श्लेष्मादिविद्वत्वमुक्तम् । ‘वक्ष्यते विधिः’ आचमनस्येति शेषः ।

### हारीतः

अथ शारीरम् । दुष्टाभिश्चस्तपतिततिर्यगधोवर्णोपहतानां संस्पर्शे स्वेदपूयशोणितच्छर्दितनिष्ठीवितरेणुकर्दमोच्छष्टजलविष्मूत्रपुरीषादिभिर्बाह्यशरीरोपघाते निरुपहताभिर्मृद्धिरद्विर्भस्मगोमयौषधिमन्त्रमङ्गलाचारविधिप्रयुक्तैब्राह्यशरीरोपघातात् पूतो भवति ॥

‘दुष्टाः’ चण्डालादयः । ‘अधोवर्णः’ शुद्धः । ‘उपहतः’ कुष्टादियुक्तः । ‘मन्त्राः’ अघमर्षणादयः । ‘मङ्गलाचारश्च’ मङ्गलेष्टाचरणं येषां सितसर्षपादीनाम् । तत्र भस्मादिविकल्पितसमुच्चयप्रयुक्तौ शिष्टप्रयुक्तेन विधिना शुचि संभवतीति ॥

### विष्णुः [२२, ७७-८०]

नाभेरधस्तात्प्रवाहुषु च कायिकैर्मलैः सुराभिर्मैयैश्रोपहतो मृत्तोयैस्तदङ्गं प्रक्षाल्य शुद्ध्येत् । अन्यत्रोपहतो मृत्तोयैस्तदङ्गं प्रक्षाल्य

(१) Gap in आ begins here.

स्नानेन । वक्त्रोपहतस्तूपोष्य स्नात्वा पश्चगद्येन । दशनच्छदोप-  
हतश्च ॥

‘दशनच्छदः’ दण्डः ।

### अङ्गिराः

ऊर्ध्वं नाभेः करौ मुक्त्वा यदङ्गमुपहन्यते ।  
तत्र स्नानमधस्तातु क्षालनेनैव शुद्ध्यति ॥<sup>(१)</sup>  
इन्द्रिये च प्रविष्टं स्थादमेध्यं यदि कर्हिचित् ।  
मुखे स्पृश्य गतं तत्र किंतु स्नानं विशोधनम् ॥

### शङ्खः

रथ्याकर्दमतोयेन ष्ठीवनाद्येन वा पुनः ।  
नाभेरुर्ध्वं नरः स्पृष्टः सद्यः स्नानेन शुद्ध्यति ॥

### [यमः]

कर्दमेन तु वर्षासु प्रविश्य ग्रामसंकरम् ।  
जङ्घाभ्यां मृत्तिकास्तिस्तः पङ्ख्यां च द्विगुणाः स्मृताः ॥  
‘ग्रामसंकरः’ ग्रामस्यावकरः ।<sup>(२)</sup>

(१) शुद्धिविवेके—“अङ्गिराः—ऊर्ध्वं नाभेः अपवित्रदद्येण विष्टादिना करौ मुक्त्वा यदङ्ग-  
मुपहन्येत तत्र स्नानम् । अधस्तातु क्षालनेनैव शुद्ध्यति ॥”

(२) Supplied by आ.

## अथ स्नानशुद्धिः

तत्र मनुः [५, ८६-८७]

दिवाकीर्तिसुदक्ष्यां च पतितं सूतिकां तथा ।  
 शब्दं तत्सृष्टिनं चैव स्पृष्टा स्नानेन शुद्धयति ॥  
 आचम्य प्रयतो नित्यं जपेदशुचिदर्शने ।  
 सौरान्मन्त्रान् यथोत्साहं पावमानीश्च शक्तिः ॥  
 नारं स्पृष्टास्थि सस्नेहं स्नात्वा विप्रो विशुद्धयति ।  
 आचम्यैव तु निस्स्नेहं गां<sup>१</sup> स्पृष्टा वीक्ष्य वा रविम् ॥

२ ‘दिवाकीर्तिः’ चाण्डालः<sup>२</sup> । ‘तत्सृष्टिनो’ अत्र दिवाकी-  
 त्यादयो बोद्धव्याः । एतच्च स्नानं जलावगाहनासंभव उष्णजले-  
 नापि कर्तव्यम् । ४ “वहितप्तेन शरीरशुद्धिर्विज्ञेय” इति शङ्खाभि-

(१) ‘गामालभ्यार्कमीक्ष्य वा’ इति मेधातिथिणाठः ।

(२) दिवाकीर्तिः न नाप्तिः, तस्य स्पृश्यत्वात् भीज्यात्वाच्च । यत्तु शम्भुकर्मणि तस्येदं  
 स्नानमित्याहुः तदपि रिद्धत्वादवाक्यम् । अवश्यं शम्भुकर्मणि कारयतो रोमाणि गात्राणि  
 स्पृशन्ति, तानि शरीरात् च्युतान्यशुद्धानांति सिद्धं स्नानम् ॥ (मेधातिथिः)

(३) सूतिकाऽत्र आसमाहाशुद्धिकालात्—इति आ.

(४) अत्र ‘आ’ मातृकायाभविको दृश्यते—षडशक्तिकथनप्रकरणे—  
 चाण्डालशब्दवृप्तादि स्पृष्टाऽस्नानां रजस्वलाम् ।

स्नानार्हस्तु यतः स्मृतिं स्नानं नैमित्तिकं [हि तत्]

यत्स्नानमात्रं वै च क्रियाङ्गं मलकर्षणम् ।

तीर्थाभावे तु कर्तव्यमुष्णोदकपरोदकैः ॥

स्नातस्य वहितप्तेन तथैव परवारिणा ।

शरीरशुद्धिर्विज्ञेया शङ्खस्य च मतं यथा ॥

धानात् । 'अशुचिदर्शने' दिवाकीत्यादीनामशुचीनां दर्शने ॥

### ब्रह्मपुराणे

मानुषास्थि ह्यपस्पृश्य दग्धं निःस्नेहमेव वा ।

स्नायाद्ग्रां च स्पृशेत् सूर्यं पश्येद्विष्णुमनुसरेत् ॥

इदं च निःस्नेहास्थिस्पर्शनस्नानं बुद्धिपूर्वस्पर्शनविषयम् ।  
गवादिस्पर्शनं त्वं बुद्धिपूर्वस्पर्शनविषयम् ।

मनुः [५, १४४]

वान्तो विरिक्तः स्नात्वा तु घृतप्राशनमाचरेत् ।  
आचामेदेव भुक्त्वात्रं स्नानं मैथुनिनः स्मृतम् ॥

[शातातपः]<sup>१</sup>

ऋतौ तु गर्भाशङ्कित्वात् स्नानं मैथुनिनः स्मृतम् ।

[अनृतौ तु सदा कार्यं शौचं सूत्रपुरीषवत् ॥]

यमः

अजीर्णेऽभ्युदिते वान्ते इमश्रुकर्मणि मैथुने ।

दुःस्वप्ने दुर्जनस्पर्शे स्नानमात्रं विधीयते ॥

'अभ्युदित' इति पर्युषितकालोपलक्षणार्थः ।

(१) शातातप इति शुद्धिविवेके (२६)

गौतमः [१४, २९-३१]

पतितचण्डालसूतिकोदक्याशावस्पृष्टितत्सृष्टयुपस्पर्शने सचेलोदकोपस्पर्शनाच्छुध्येत् । शुनश्च । यदुपहन्यादित्येके ॥

‘उपस्पर्शन’शब्दः प्रत्येकमभिसंबध्यते । तेन पतितचण्डालसूतिकोदक्याशावोपस्पर्शने पतितादिस्पृष्टयुपस्पर्शने तत्सृष्टयुपस्पर्शने’ च सवस्त्रसनानाच्छुध्यतीत्यर्थः । अत्र स्पृष्टितस्पर्शनतृतीयस्य सचेलसनानमुक्तं तदुद्धिपूर्वकसनानविषयम् । अबुद्धिपूर्वकसनानविषये तु—

“उपस्पृश्याशुचिस्पृष्टं तृतीयं वाऽपि मानवः ।  
हस्तौ पादौ च तोयेन प्रक्षालयाचम्य शुध्यन्ति ॥  
इति देवलोक्तं बोद्धव्यम् ॥

बृहस्पतिः [आशौ., ४९]

पतितं सूतिकामन्त्यं शर्वं सृष्टु च कामतः ।  
स्नानं सचेलं कृत्वाग्निं घृतं प्राश्य विशुध्यति ॥

देवलः

श्वपाकं पतितं व्यङ्गसुन्मत्तं शवहारकम् ।  
सूतिकां साविकां नारीं रजसा च परिप्लुताम् ॥  
श्वकुक्कुटवराहांश्च ग्राम्यान् संस्पृश्य मानवः ।  
सचेलं सशिरः स्नात्वा तदानीमेव शुध्यति ॥

(१) Additional comments in आ, upto ‘तदुद्धिपूर्वक’ below, identical with मस्करित.

अशुद्धान् स्वयमप्येतानशुद्धश्च यदि स्पृशेत् ।  
 विशुध्यत्युपवासेन पुनः कृच्छ्रेण वा पुनः ॥  
 उपस्पृष्टाऽशुचिस्पृष्टे तृतीयं वापि मानवः ।  
 हस्तौ पादौ च तोयेन प्रक्षालयाचम्य शुध्यति ॥  
 ‘कृच्छ्रेण वा पुनः’ इत्यभ्यासविषयम् ।<sup>(१)</sup>

तथा

मानुषास्थि वसां विष्टामार्तवं सूत्ररेतस्ती ।  
 मज्जानं शोणितं वापि परस्य यदि संस्पृशेत् ॥  
 स्नात्वा प्रमृज्य लेपादीनाचम्य स शुचिर्भवेत् ।  
 तान्येव स्वानि संस्पृश्य पूतः स्यात् परिमार्जनात् ॥

बौधायनः

चाण्डालेन सहाध्वगमने सचेलस्नानम् ॥

याज्ञवल्क्यः [३, ३०]

उदक्याद्शुचिभिः स्नायात् संस्पृष्टस्तैरुपस्पृशेत् ।  
 अब्लङ्गानि जपेचैव गायत्रीं मनसा सकृत् ॥  
 ‘तैः संस्पृष्टः’ तैः चाण्डालोदक्यादिभिः स्पृष्टैः दण्डादिना  
 ‘संस्पृष्टः’ उपस्पृष्टः । ‘उपस्पृशेत्’ आचामेत् । ‘अब्लङ्गानि’<sup>(२)</sup>  
 ‘आपो हि ष्टेत्यादीनि श्रीणि । एवं च ‘शावं तत्स्पृष्टिनं चैव’  
 [५, ८५] इति मानववचनं साक्षात्स्पर्शनविषयम् ॥

(१) स्पर्शविषयम् (शुद्धिविवेक)

(२) Additions in आ.

(२) क्र- सं.. १०, स, १.

पराशारः [१२, २५]

चैत्यवृक्षश्चितिर्यूपश्चाणडालः सोमविक्रयी ।  
एतांस्तु ब्राह्मणः स्पृष्टा सचेलो जलमाविशेत् ॥

तथा [५, ६]

श्वकाकैरचलीढस्य नखैर्विदलितस्य च ।  
अद्धिः प्रक्षालनं शौचमग्निना चोपचूडनम् ॥  
'उपचूडनं' अग्निशिखाया उपस्पर्शनम् ।  
आपस्तम्बबौधायनौ [आप., १, १५, १६-१८; बौ., १, ११, ३७-३८]

शुनोपहतः सचेलोऽवगाहेत् । प्रक्षाल्य वा तं देशमग्निना  
संस्पृश्य पुनः प्रक्षाल्य पादौ चाऽचम्य प्रयतो भवति ॥

'शुनोपहतः' शुना स्पृष्टः । 'सचेलः' सोत्तरीयाच्छादनः ।  
सचेलावगाहनं नाभेरुद्धर्वस्पर्शविषयम् ॥

हारीतः

श्वपच्चमुष्टिकप्रेतहारकशावानि संस्पृश्य 'देवीराप' इत्ये-  
ताभिरन्तर्जले स्तातः पूतो भवति । १अजीर्णवान्तश्मश्रुकर्मयोनि-  
पशुदिवामैथुनगमने च ॥

'मुष्टिको' म्लेच्छ इति ।२

(१) Added by आ to the citation of Āpastamba above should come here ; it is not found in Āpastamba and Baudhāyana.

(२) मुष्टिकः म्लेच्छ इति (श. वि.) ; मुष्टिकः शवहर इति रताकरः (श. प्र.)

विष्णुः [२२, ६६]

चिताधूमसेवने सर्वे वर्णाः सनानमाचरेयुः । मैथुने दुःस्वप्ने  
रुधिरोपगतकण्ठे वमनविरेकयोश्च । इमश्रुकर्मणि कृते च । शब-  
स्पृशां च स्पृष्टा रजस्वलाचाणडालयूपांश्च । भक्ष्यवर्जं पञ्चनखशर्वं  
तदस्थि सस्नेहं च । सर्वेष्वेतेषु बस्त्रं नाप्राक्षालितं विभृयात् ॥

पैठीनसिः

स्कन्दने छर्दने सचेलस्तानं घृतप्राशानं च । काककेशमलने सचे-  
लस्तानम् । अनुदकमूत्रपुरीषकरणे सचेलस्तानं महाव्याहृतिहोमश्च ।  
खरोष्ट्रश्वचणडालस्पर्शने सचेलस्तानम् ॥

‘स्कन्दने’ रेतस्स इति शेषः । ‘काककेशमलने’ काककेश-  
मर्दने । ‘अनुदकमूत्रपुरीषकरणे’ शौचविलम्ब इत्यर्थः । ‘सस्नेहम्’  
इत्यत्र व्याहृतिहोमो बुद्धिपूर्वकः । अत्रैव मानवं सचेलस्तानमबुद्धि-  
पूर्वकविषयम् ॥

काद्यपः

चाणडालश्वपचश्मशानसूनासृतहारकरजस्वलासूतिकासपर्श  
उदितेऽस्तमिते स्कन्दित्वाक्रन्दने कर्णक्रोशने चित्यारोहणे यूपसपर्शने  
चैव प्रायश्चित्तम् । ब्राह्मणेभ्यो निवेद्य सचेलः सनात्वा ‘पुनर्मनो’  
जपेत् । महाव्याहृतिभिः सप्ताहुतीर्जुयात् । ततः शुद्धिर्भवति ॥

बुद्धिपूर्वमेतत् । ‘पुनर्मनः’—“पुनर्मनः पुनरायुः” इत्यादि

[माध्यन्दिनसंहिता, १, २, ३]

(?) From here folio 73 to 76 of आ are missing.

## बायुपुराणे

उदक्यां सूतिकां चैव श्वानमन्त्यावसायिनीम् ।  
 नग्रादीन् मृतहारांश्च स्पृष्टा शौचं विधीयते ॥  
 स्नात्वा सचेलो मृद्धिश्च शुध्येहादशभिर्नरः ।  
 एतदेव भवेच्छौचं मैथुने वर्मने तथा ॥

### च्यवनः

श्वानं श्वपाकं प्रेतधूमं देवद्रव्योपजीविनं ग्रामयाजकं यूर्णं  
 चितिकाष्ठं मद्यं मद्यभाण्डं सस्नेहं मानुषास्थि शवस्पृष्टं रजखलां  
 महापातकिनं शवं स्पृष्टा सचेलोऽपोऽवगात्योत्तीर्याग्निसुपस्पृशेत् ।  
 गायत्र्यष्टशतं जपेत् । घृतं प्राश्य पुनः स्नात्वा त्रिरात्रामेत् ॥  
 एतदपि बुद्धिपूर्वाभ्यासविषयम् ॥

### शातातपः

रजकश्चर्मकृचैव व्याधजालोपजीविनौ ।  
 चेलनिर्णेजकश्चैव नटः शैलूषकस्तथा ॥  
 मुखेभगस्तथा श्वा च वनिता सर्ववर्णगा ।  
 चक्री ध्वजी वध्यघाती ग्रामकुक्कुटसूकरौ ॥  
 एभिर्यदङ्गं स्पृष्टं स्यात् शिरोवर्जं द्विजातिषु ।  
 तोयेन क्षालनं कृत्वा चाचान्ते शुचितामियात् ॥

### मार्कण्डेयपुराणे [३५, ३६-८]

अभोज्यसूतिकाषण्डमार्जराखुश्वकुक्कुटान् ।  
 पतितापविद्वचाण्डालमृतहारांश्च धर्मवित् ॥

संस्पृश्य शुद्ध्यति स्नानादुदक्षयाग्रामसूकरौ ।

### ज्ञालिकापुराणे

सूष्ट्वा रुद्रस्य निर्माल्यं सवासा आप्लुतः शुचिः ॥

### ब्यासः

भासवानरमार्जारखरोष्ट्राणां तथा शुनाम् ।  
सूकराणाममेध्यं च सूष्ट्वा स्नायात् सचेलवत् ॥

आपस्तम्बः [३सृति, ९, १०]

यद्विष्टितं काकबलाकयोर्वा  
अमेध्यलिप्तं च भवेच्छरीरम् ।  
श्रोत्रे मुखे च प्रविशेच्च सम्यक्  
स्नानेन लेपोपहतस्य शुद्धिः ॥  
‘विष्टितं’ विष्टाकृतम् ।

### शातातपः

अशुचिं स्पर्शयेद्यस्तु एकमेव हि दुष्यति ।  
तं सूष्ट्वान्यः स चान्येन सर्वद्रव्येष्वयं विधिः ॥

पराशारः [७, ११-१२]

अस्तंगते घदा सूर्ये चाणडालं पतितं ख्लियम् ।  
सूतिकां सूष्टातश्चैव कथं शुद्धिर्विधीयते ॥<sup>३</sup>

(१) ‘निर्माल्यपत्र अपनीतमेव इत्याचारादर्शः’ (श. वि.)

(२) ‘स्मृतीनां सधुच्चयः’ पृ. ४२.

(३) The Second sloka occurs only in ज.

जातवेदः सुवर्णं च सोममार्गं तथैव च ।  
 ब्राह्मणानुभते चैव स्नात्वा वृष्टा च शुध्यति ॥  
 आचान्तमनुगतें वा निशि स्नानं न विद्यते ।  
 स्नानमाचमनं प्रोक्तं दिवोद्धृतजलेन तु ॥

‘आचान्तं’ आचमनम् । ‘अनुगतं’ जलाशयम् । अत्र  
 ‘स्नानमाचमनं प्रोक्तं’ इत्येतद्वूयमपि १कर्तव्यत्वेनाभिहित-  
 मित्यर्थः ॥

वृद्धशातातपः [स्मृतीनां समुच्चये, पृ. २३३]

आदित्येऽस्तमिते रात्रावस्पृश्यं च स्पृशोददि ।  
 भगवन् केन शुद्धिः स्यात् तन्मे ब्रूहि सुनिश्चितम् ।  
 अनस्तमित आदिल्ये संगृहीतं च यज्ञलम् ।  
 तेन सर्वात्मना शुद्धिः<sup>२</sup> शबस्पृष्टं न शुध्यति ॥

### देवलः

दिवाहृतैर्जलैः स्नानं निशि कुर्यान्निमित्ततः ।  
 प्रक्षिप्य च सुवर्णं तु संनिदीप्य च पावकम् ॥

### आपस्तम्यः

अस्पृश्यस्पर्शने वान्ते इमश्रुपाते भगे क्षुरे ।  
 स्नानं नैमित्तिकं कार्यं दैवपित्र्यविवर्जितम् ॥

- (१) The words that follow occur only in अ.  
 (२) शबस्पृष्टं तु वर्जयेत्—अ.

‘स्तानं’ तर्पणरहितमित्यर्थः । ‘देवपितृरहितमित्यर्थः ॥

यमः

आतुरं स्नानसंप्राप्तौ दशकृत्वस्त्वनातुरः ।  
स्नात्वा स्नात्वा स्पृशेत् क्षिप्रं ततः शुद्धः स आतुरः ॥

(१) This sentence occurs only in अ.

## अथ द्रव्यशुद्धिः

तत्र मनुः [५, १११-१२२]

तैजसानां मणीनां च सर्वस्याइममयस्य च ।  
 भस्मनाद्विर्भूदा चैव शुद्धिरुक्ता मनीषिभिः ॥  
 निलेपं काञ्चनं भाण्डमद्विरेव विशुद्ध्यति ।  
 अब्जमद्वमयं चैव राजतं चानुपस्कृतम् ॥  
 अपामग्रेश्च संयोगाद्वेष रूप्यं च निर्बभौ ।  
 तस्मात्तयोः स्वयोन्यैव निर्णेको गुणवत्तरः ॥  
 ताम्रायःकांस्यरैत्यानां त्रपुणः सीसकस्य च ।  
 शौचं यथार्हं कर्तव्यं क्षाराम्लोदकवारिभिः ॥  
 द्रवाणां चैव सर्वेषां शुद्धिरुत्पवनं स्मृतम् ।  
 प्रोक्षणं संहतानां च दारवाणां च तक्षणम् ॥  
 मार्जनं यज्ञपात्राणां पाणिना यज्ञकर्मणि ।  
 चमसानां ग्रहाणां च शुद्धिः प्रक्षालनेन तु ॥  
 चरुणां स्त्रुक्ष्ववाणां च शुद्धिरुष्णेन वारिणा ।  
 सफ्यशूर्पशकटानां च मुसलोत्थखलस्य च ॥  
 अद्विस्तु प्रोक्षणं शौचं बहूनां धान्यवाससाम् ।  
 प्रक्षालनेन त्वलपानामद्विः शौचं विधीयते ॥

(१) त्वन्यानां—उ.; अल्पाना इति मेधा. पाठः ।

चैलवच्चर्मणां शुद्धिवैदलानां तथैव च ।  
 शाकमूलफलानां च धान्यवच्छुद्धिरिष्यते ॥  
 कौशेयाविकयोरूपैः कुतपानामरिष्टकैः ।  
 श्रीफलैरंशुपद्मानां क्षौमाणां गौरसर्पैः ॥  
 शौमवच्छह्नशृङ्गाणामस्थिदन्तमयस्य च ।  
 शुद्धिर्विजानता कार्या गोभूत्रेणोदकेन वा ॥  
 प्रोक्षणात्मृणकाष्ठं च पलालं चैव शुध्यति ।  
 मार्जनोपाञ्जनैर्वैश्वम् पुनःपाकेन मृत्यम् ॥

‘तैजसानां’ सुवर्णादीनाम् । ‘मणीनां’ स्फटिकादीनाम् ।  
 ‘अश्ममयं’ पाषाणमयम् । ‘भस्मनाऽद्विर्भूतां’ इति मृद्घस्मनोलेंप-  
 गन्धापनयनैककार्यत्वाद्विकल्पः । आपस्तु समुच्चीयन्ते । ‘अब्जं’  
 शङ्खशुक्ल्यादि । ‘अनुपस्कृतं’ रेखाद्युपस्काररहितम्, रेखादि-  
 संभवे मलसंभवात् । ‘निर्णेकः’ शुद्धिः । अमेध्याद्युपहतविषयमे-  
 तत् । ताप्रायःकांस्यादीनां भस्माम्लोदकवारिभिः यथाहं शौचं  
 निलेंपविषयम् । ‘वैदलानां’ वंशादिदलनिर्मितानाम् । ‘ऊषैः’  
 ऊषरमृत्तिकया । ‘कुतपः’ कम्बलविशेषः ॥

### ब्रह्मपुराणे

सुवर्णरूप्यशङ्खाश्मशुक्तिरक्षमयानि च ।  
 कांस्यायस्ताप्ररैत्यानि॒ ब्रपुसीसमयानि च ॥

(१) रूपैः—अ.

(२) रौप्यानि—अ.

निलेपान्येव शुध्यनित केवलेन जलेन च ।  
 शूद्रोच्छिष्टानि शोध्यानि व्रिधा क्षाराम्लवारिभिः ॥  
 सूतिकाशावविणमूत्ररजस्वलहतानि च ।  
 प्रक्षेपव्यानि तान्यग्रौ यच्च यावत्सहेदपि ॥  
 ‘रैत्यानि’ रीतिः पित्तलभिति लोके प्रसिद्धं, तन्मयानि ।<sup>१</sup>

### ३यमः

फलपात्रस्य सर्वत्र बालरज्वाभिवर्षणम् ।  
 अभ्युक्षणं च काष्ठानां वैणवं गोमयेन च ॥  
 मृन्मयानां च सर्वेषां पुनर्दर्हेन शोधनम् ।  
 द्रव्याणां संहतानां च मृद्धिरङ्गिस्तथा मृदा ॥  
 \*यज्ञपात्राणां तु सर्वेषामद्धिः शुद्धिविर्धीयते ।  
 धान्यानां प्रोक्षणाच्छुद्धिरङ्गिः प्रक्षालनेन च ॥  
 चैलवचर्मणां शुद्धिवैदलानां तथैव च ।  
 शाकमूलफलानां च पुष्पाणामासनस्य च ॥  
 ऊर्णीकार्पासिकानां च शुद्धिरङ्गिरूदा सह ।  
 दुकूलपट्टकौशेयाः शुध्यन्त्यङ्गिः सदैव तु ॥  
 ‘बालरज्वा’ गोबालरज्वा ।

(१) यत्र—आ.

(२) ‘रैत्यानि’ पित्तलवित्तानि इति शुद्धिविवेकः (२८)

(३) Leaf 77 of आ begins here.

(४) आ reads for this line—सामपातां तु यत्पात्रं अद्वित्तशुद्धिमाष्टुयात् ।

तथा

कुतपानामरिष्टेस्तु श्रीफलैरंशुपट्टयोः ।  
 कृष्णजिनानां वालैश्च वालानां मृद्धिरम्भसा ॥  
 गोमूत्रेणास्थिदन्तानां क्षौमाणां गौरसर्षपैः ।  
 पांसुकः परिवर्तेन मृत्तिकाभिश्च शोधनम् ॥  
 ‘पांसुकः’ पांसुमयो वेद्यादिः ।

याज्ञवल्क्यः [१, ७६]

सोषैरुदकगोमूत्रैः शुद्ध्यत्याविककौशिकम् ।  
 सश्रीफलैरंशुपट्टं सारिष्टेः कुतपं तथा ॥

शङ्खः

सिद्धार्थकानां कल्केन शृङ्गदन्तमयस्य च ।  
 गोवालैः फलपात्राणामस्थां स्याच्छृङ्गवत्तथा ॥  
 निर्यासानां गुडानां च लवणानां तथैव ।  
 कुसुमभञ्जुमानां च ऊर्णाकार्पासयोस्तथा ॥  
 प्रोक्षणात्कथिता शुद्धिरित्याह भगवान् यमः ।

देवलः

हेमस्फटिकरौप्याणां यज्ञेषु च मखेषु च ।  
 यतीनां चैव पात्राणामद्धिः शौचं विधीयते ॥

तथा

तावन्तं मलिनं पूर्वमद्धिः क्षारैश्च शुद्ध्यति ।  
 अंशुभिः शोषयित्वा च वायुना वा समाहरेत् ॥

(१) उद्दम—उ.

ऊर्णपदांशुकक्षीमदुकूलाविकचर्मणाम् ।  
 अल्पशौचे भवेच्छुद्धिः प्रोक्षणादिभिरेव च ॥  
 तान्येवामेध्यलिप्तानि निर्णिङ्गयाह्नौरसर्पैः ।  
 धान्यकल्कैः पर्णकल्कै रसैश्च फलकल्कैः ॥  
 तूलिकाशुपधानानि पुष्परक्ताम्बराणि च ।  
 शोषयित्वाऽतपे किंचित्करैरुन्मार्जयेन्मुहुः ॥  
 पश्चाच्च वारिणा प्रोक्ष्य शुचीत्येवमुदाहरेत् ।  
 तान्यप्यतिविलिप्तानि यथावत्परिशोधयेत् ॥  
 लोहानां दहनाच्छुद्धिर्भस्त्राना गोमयेन वा ।  
 दहनात्खननाद्रापि शौलानामभसापि वा ॥  
 काष्ठानां तक्षणाच्छुद्धिर्मृदम्भोभिर्विशोधनम् ।  
 मृन्मयानां च पात्राणां दहनाच्छुद्धिरिष्यते ॥  
 सर्वद्रवाणां पक्कानां लवणस्य गुडस्य च ।  
 अशुद्धानां च सर्वेषां परित्यागो विधीयते ॥  
 तोयाभावे परस्परेण भूमिसंस्पर्शनेऽपि च ।  
 कुणिङ्गकायाः परित्यागो दहनं चापदि स्मृतम् ॥  
 द्रव्याणामवशिष्टानां जलाग्निभ्यां विशोधनम् ।  
 शोधनार्थं हि सर्वेषामुभयं ब्राह्मणैः स्मृतम् ॥  
 श्वपाको यत्सपृशेद्रव्यं मृन्मयं द्रवमेव वा ।  
 पक्कं वा भोज्यकल्कं वा तत्सर्वं परिवर्जयेत् ॥

(१) Omission in उ and अ.

(२) आ reads for this line—नान्यन्तौचं परित्यागादहुद्धानामिति स्मृतिः ।

उच्छिष्टाशुचिभिस्पृष्टमद्रवं शोध्यतेऽभसा ।  
द्रवं वाऽपि प्रभूतं च शोधयेत्प्रोक्षणादिभिः ॥

विष्णुः [२३, २४]

पद्माक्षैर्मृगलोमिकानाम् ॥

तथा [२३, ३१-३५]

गुडादीनाभिक्षुविकाराणां प्रभूतानां गृहनिहितानां वार्यभिदानेन । सर्वलवणानां च । पुनःपाकेन मून्मयानाम् । द्रव्यवकृतशौचानां देवताचार्चानां भूयःप्रतिष्ठापनेन । असिद्धस्यान्नस्य यन्मात्रमुपहतं तन्मात्रं परिलेज्य शेषस्य कण्डनप्रक्षालने कुर्यात् ॥

हारीतः

अद्विः काञ्चनराजतानाम् । तद्गुणवर्णयोगात् स्नेहवैवर्ण्योप-  
इतानां यवगोधूमकलायभाषगोमयचूर्णैर्मार्जनम् । अद्विः प्रक्षालनं  
च । आम्ललब्धयाभ्यां ताङ्गाणात् । भस्मना क्वार्याग्निम् ।  
शाणघर्षणैः काञ्चनायत्वाम् । सिकतावघातघर्षणैः शौलानाम् ।  
गैलावघर्षणमार्जनैर्भणिभयानाम् । निलेखनैर्दृहमयाणाम् । पुनः-  
पाकात्पार्थिवानाम् । गोमूत्रगोमयविलवैदलानाम् । शेषालरज्जवा-  
सोदकया फलपात्राणाम् । मार्जनं कमण्डलूनां पतिपात्राणाम् ।  
झारोषाभ्यां कार्पासशणमयानाम् । पुत्रजीवकारिष्टैः क्षौमदुकूला-  
नाम् । पुत्रजीवकोदस्विद्विश्रीराणाम् । श्रीफलश्वेतसर्षपैः कौशेया-  
नाम् । उदस्विद्वलमीकमृदा सर्षपैरुर्णानाम् । स्नेहसक्तुकुलमाषो-  
द्धर्तनैर्गुरुरुणाम् ॥

‘कुलमाषाः’ अर्धस्वन्नमाषाः । ‘गुरवः’ ऊर्णामया एवोप-  
हताश्च कम्बलाः ।

### ब्रह्मपुराणे

गोरसात्कानि भाण्डानि विशोध्योष्णेन वारिणा ॥

‘गोरसात्कानि’ स्पर्शादिदुष्टगोरसलिसानि ।

### शृङ्खलिखितौ

अत ऊर्ध्वं शौचविधिः । काहहस्तः शुचिः । तथाकरस्थ-  
द्रव्याणि प्रोक्षितानि शुचीनि । आकरजानामभ्यवहरणीयानां  
घृतेनाभिघारितानां शुद्धिः । षुवनेन स्नेहानाम् । स्नेहवद्रव्याणां  
संहतानां मृद्धिरद्धिः । द्रवाणामुत्पवनम् । शुष्काणामुद्धृतदोषाणां  
संस्कारः । परिष्ठावितानां दोषाणामत्यन्तत्यागः । चैलानां मृद्धस्म-  
गोमूत्रक्षारोदकैः । चेलवद्धान्यानां पक्षचामरचर्मतृणवालवेत्र-  
वल्कलजानां च ॥

‘अभ्यवहरणीयाः आकरजाः’ लवणादयः । ‘स्नेहानां’  
घृतादीनाम् । ‘संहतानां मृद्धिरद्धिः’ संहतानां खट्टादिद्रव्याणां  
मृद्धिः प्रक्षालनेन शुद्धिः । ‘द्रवाणां’ गुडादीनाम् । ‘उद्धृतदोषाणां  
संस्कारः’ दोषोद्धरणमेव संस्कार इत्यर्थः । ‘परिष्ठावितानां दोषा-  
णां’ अत्यन्तसंपृक्तानाम् ॥

### बौधायनः [१, ८, २८-४३]

तैजसानां पात्राणामसकृन्मृद्धसमभिः परिमार्जनमन्यतमेन  
वा । ताम्ररजतसुवर्णानामस्तैः । [अमत्राणां दहनम्] । दारवाणां

(१) कुलमाषा चीडा इति प्रसिद्ध इति रत्नाकरः (ह. वि., २९)

तक्षणम् । वैणवानां गोमयेन । फलमयानां गोवालरज्जवा ।  
कृष्णाजिनानां विलवतण्डुलैः । 'कुतपानामरिष्टः । और्णीनामादि-  
त्येन । क्षीमाणां गौरसर्षपक्त्वकेन । मृदा चेलानाम् । चेलवचर्म-  
गाम् । तैजसवदुपलमणीनाम् । दार्हवदसभाम् । क्षीमवच्छङ्गशृङ्ग-  
शुक्तिदन्तानाम् । पयसा वा । चक्षुर्ब्राणानुकूलयाद्वा ॥

'अमत्राणां' पात्राणाम् ।

### पैठीनसिः

चमसानां चोच्छिष्टगन्धहिरण्यरजतताम्राणामलेपानामद्विः ।  
सलेपानां गोमयेन गोमयमृत्सलिलेन वा । भिन्नमभिन्नमत्र न दोषः ।  
कार्णीयसानां सिकतादिभिः । पुनर्दीहेन मृत्नमयानाम् । अद्विः  
शैलानाम् । त्रिपुसीसकानां गोमयतुवैः । कांस्यं भस्मना । काष्ठमयं  
तक्षणेन । क्षीरोदकाभ्यां शङ्खशुक्तिकादीनाम् । वस्त्राणां निर्णेज-  
नेन । चेलवदुपलमणीनाम् । कृष्णाजिनानां गौरसर्षपैः । रौरव-  
बस्ताजिनानां विलवतण्डुलैः । 'कुतपानामरिष्टः ॥

### उद्धाना

काष्ठानां परिलेपनेन । मूलकफलपुष्पभूमितृणदार्हपलाल-  
धान्यानामभ्युक्षणम् । रज्जुवैणवयज्ञचर्मकार्पासिकक्षीमदुकूलचीनां-  
शुकपट्टकौशोर्योर्णकानामद्विरेव प्रक्षालनम् ॥

(१) 'इतपः' नाम पार्वतीयश्चागनिर्मिताः कम्ला उप्यन्ते । 'अरिष्टः' शूगवृक्षलैः ।  
(गोविन्दस्वामी)

सुमन्तुः

मणिकनकरजतशङ्खशुभ्युपलप्रवालानां परिमार्जनं शुद्धिः ।  
 वस्त्रविदलरजजुचर्मणामद्धिः प्रक्षालनम् । भूम्यस्थिकाष्टानां तक्ष-  
 णम् । मृत्पात्रलोहजानामग्निनोत्तापनम् । सीसत्रपुताम्रायसानामुद-  
 कभस्मभ्यां त्रिःपरिमार्जनाच्छुद्धिः । गोवालरज्जवा पुष्पफलपत्र-  
 मूलानां च । अन्यत्र शकुनोच्छेष्टेभ्यः । तेषामदोषः । श्वदष्टानां  
 चमसादीनां स्नक्षम्बाणां चरुणामन्येषां यज्ञभाणडानामुष्णेन  
 वारिणा शौचम् । तैजसानान्तु भूर्जचर्मचीरवेणुवैदलवल्कलाना-  
 मद्धिः प्रक्षालनम् ॥

काश्यपः

अथ पात्राणां शौचविधिं व्याख्यास्यामः । परिलेखनं  
 दाहपात्राणाम् । औपलानां जलेनावघर्षणम् । मृन्मयानां पुनर्दह-  
 नम् । रैत्यानां ताम्राणामलवारिणा मार्जनम् । भस्मना  
 कांस्यत्रपुसीसकताम्रायसानाम् । तिकताभिर्दन्तशृङ्गशङ्खशुक्ति-  
 मणीनाम् । वस्त्ररजतसुवर्णानामद्धिः शौचम् । तृणकाष्ठभूर्ज-  
 शणक्षौमचीरचर्मवेणुवैदलपत्रवल्कलानां चेलवच्छौचम् । अत्यन्तो-  
 पहतानां परित्यागः ॥

वायुपुराणे

अरिष्टैश्च तथा विलवैरिङ्गुदैश्चर्मणामपि ।  
 वैदलानां च सर्वेषां चर्मवच्छौचमिष्यते ॥१

(1) Folio 82 of आ, which should begin here, is lost.

वल्कलानां च सर्वेषां भस्मना शौचमिष्यते ।  
 तथास्थिचर्मदारुणां शृङ्गाणां च विलेखनम् ॥  
 मणिवज्रप्रवालानां मुक्ताशङ्कफलस्य च ।  
 सिद्धार्थकानां कल्केन तिलकल्केन वा पुनः ॥  
 स्वाच्छौचं सर्ववालानामाविकानां च सर्वशः ।  
 तथा कार्पासिकानां च भस्मना समुदाहृतम् ॥

### हारीतः

पयसा दन्तानाम् । 'क्रीतानामवहनननिष्पवनैः' । व्रीहियवगो-  
 धूमानां घर्षणदलनपेषणैः । शमीधान्यानां कण्डनविमर्शनक्षालनैः ।  
 फलीकृतानां घर्षणप्रक्षालनपर्यग्निकरणैः । शाकमूलफलानां प्रशस्त-  
 भूस्थानां ग्रहणे प्रक्षालनैः । इक्षुकाण्डानां शमीधान्यवत् । यज्ञद्रव्य-  
 हविषां श्रपणमेव । उत्पवनं स्नेहानाम् । पुनःपाकः कृतलवणानाम् ।  
 पुष्करादिभिः स्पृष्टानां भूस्थानां तृणकाष्ठानामादित्यदर्शनाच्छौ-  
 चम् ॥

'दन्तानां' दन्तनिर्षितानाम् । 'शमीधान्यानि' सुङ्गादीनि ॥

### आपस्तम्बः [१, १७, ९-१३]

अनाम्राते<sup>२</sup> सृन्मये भोक्तव्यम् । आम्रातं चेदभिदग्धे । परि-  
 मृष्टं लोहं प्रयतम् । निर्लिखितं दारुमयम् । यथागमं यज्ञे ॥

(१) 'क्रीतानां' क्रयोपात्तानाम् तण्डुलादीनाम् । 'अवहननं' कण्डनम् । 'निष्पवनं'  
 प्रस्तोटनम् । 'फलीकृतानां' विसुशीकृतानां तण्डुलादीनाम् । 'पर्यग्निकरणं' तदुपर्यग्निकरणम् ॥  
(शुद्धिप्रकाशः, पृ. १२४)

(२) 'अनाम्राते' 'आप्रीतं' इति उज्ज्वलादतपाठौ । 'आप्रीतं' क्वचित्कार्ये पाकादा-  
 उपयुक्तमिति व्याख्यातव्य ॥ 'आपणः' पण्यवीथी । तत्र कृतावै नाश्रीयात् ॥ (उज्ज्वला)

‘आग्रातं’ अन्यस्मै लौकिकप्रयोजनाय प्रक्षालितमिति कप-  
दिभाष्यम् ॥

### शातातपः

गवाग्रातेषु कांस्येषु शूद्रोच्छिष्टेषु वा पुनः ।  
दशभिर्भस्मभिः शुद्धिः श्वपाकोपहतेषु च ॥

### शङ्खलिखितौ

चमसानामद्विर्यज्ञसामवायिकशौचम् । अध्वरेषु चमसवद्यति-  
पात्राणाम् । यतिसमयमाग्रायतः सोइकानां परिघर्षणमिति ॥

### ब्रह्मपुराणे

द्रव्याद्रव्याणि भूरीणि परिष्ठाव्यानि चाम्भसा ।  
सस्यानि व्रीहयश्चैव शाकमूलफलानि च ॥

### बौद्धायनः [१, ८, ४५-४६]

प्रवचनाद्यज्ञे<sup>१</sup> चमसपात्राणाम् । न सोमेनोच्छिष्टा भव-  
न्तीति श्रुतिः । शाकमूलफलानां तु प्रक्षालनम् ॥

शुद्धिः इत्यत्तद्वै—

### शङ्खलिखितौ

पणानां प्रक्षालनमैव । <sup>१</sup> शुद्धु शुद्धु शुद्धु शुद्धु शुद्धु ॥<sup>२</sup> । तथा  
युष्मपमूलफलानां च विषिकरावधूतानां प्रोक्षणम् । अस्युक्षणमित्येके ।  
यानशास्यासनानां संहतवच्छौचम् ॥

(१) चमसानां पात्राणामुच्छिष्टदोषो नास्तीति शेषः । मूत्राद्युपहतानां लाग एव । किं  
तद्वचनमिलाह ‘न सोमेन’ इति । (गोविन्दस्वामी)

(२) Leaf 83 of आ begins here.

‘विष्णिराः’ कुकुटादयः ।<sup>१</sup>

बौधायनः [९, ९, ७-८]

आसनं शयनं यानं नावः<sup>२</sup> पन्थास्तृणानि<sup>३</sup> च ।

आत्मशश्यासनं वस्त्रं जायाऽपत्यं कमण्डलुः ।

शुचीन्यात्मन इतानि ४परेषामशुचीनि तु<sup>५</sup> ॥

‘दुष्टाभिशस्तपतिततिर्यग्गन्धवर्गेषहतानाम्’ इत्यनुवृत्तौ—

हारीतः<sup>६</sup>

यानशश्यासनानि परिहार्याणीत्येके मन्यन्ते । तत्र वर्ण-  
विशेषात् शुक्लमलिनसंसर्गदर्शनात् पादोपसंसर्गाद्वाधिसंक्रमयो-  
गाच । तस्मात्पृथक् शौचाः श्रेयांस इति । स्वानुपपत्तौ शुच्यन्त-  
र्वास इति समाभन्नित । स्पर्शे सचैललानमेव । एवं ह्याह—

आसनं शयनं यानमन्तर्धाय समाचरेत् ॥

बौधायनः [१, १३, २८-३२; १, १४, १-१-१३]

असंस्कृतायां भूमौ ७न्यस्तानां तृणानां प्रक्षालनम् । परोक्षोप-  
‘हतानामभ्युक्षणम् । ९एवं क्षुद्रसमिधाम् । महतां काष्ठानामुप-

(१) शुद्धिप्रकाशः; १२२

(२) ‘नावः’ इति शु. प्र. पाठः; १२३. (३) “पथि तृणानि च” इति मु-बौधा ।

(४) ‘संवेदा’ इति शु. प्र. पाठः; परेषामिति मु. बौधा.

(५) The two verses are given in the reverse order by the printed Baudhāyana, but शु. प्र. follows the order in the text.

(६) Text corrupt; restored conjecturally.

(७) निहितानाम्—अ.

(८) एवं क्षुद्रसमिधानाम् । संहतानां तु—अ.

धाते प्रक्षालयावशोषणम् । बहूनां तु प्रोक्षणम् । दारुमयानां पात्राणा-  
मुच्छिष्टसमन्वारब्धानामवलेखनम् । उच्छिष्ट[लेपो]पहतानामवत-  
क्षणम् । मूत्रपुरीषलोहितरेतःप्रभृत्युपहतानामुत्सर्गः । तदेतदन्यत्र  
निर्देशात् । यथैतदग्निहोत्रे घर्मोच्छिष्टे च दधिघर्मे च कुण्डपायिनाम-  
यने चोत्सर्गिणामयने च दाक्षायण्यज्ञे चैडादधे च चतुश्चक्रे च ब्रह्मौ-  
दनेषु च तेषु सर्वेषु दर्भैरङ्गिः प्रक्षालनम् । सर्वेष्वेव सोमभक्षेष्वद्विद्वि-  
रेव मार्जलीये प्रक्षालनम् । मूत्रपुरीषलोहितरेतःप्रभृत्युत्सर्गः ॥  
मृन्मयानां पात्राणामुच्छिष्टसमन्वारब्धानामवकूलनम् । उच्छिष्ट-  
लेपोपहतानां पुनर्दहनम् । मूत्रपुरीषलोहितरेतःप्रभृत्युत्सर्गः ।  
तैजसानां पात्राणां पूर्ववत् परिमृष्टानां प्रक्षालनम् । परि-  
मार्जनद्रव्याणि गोशकृन्मृद्गस्मेति । मूत्रपुरीषलोहितरेतःप्रभृत्यु-  
पहतानां पुनः करणम् । गोमूत्रे वा सप्तरात्रं परिशायनम् । महा-  
नद्यां वैवम् । एवमश्ममयानाम् । अलाबुविल्वविनालानां गोवालैः  
परिमार्जनम् । नलवेणुशरकुशव्यूतानां गोमयेनाङ्गिरिति प्रक्षाल-  
नम् । व्रीहीणामुपघन्ते प्रक्षालयाऽवशोषणम् । तण्डुलानामुत्सर्गः ॥

अग्निहोत्रघर्मैडादधादयः कर्मनामविशेषाः । ‘मार्जलीयः’  
सौमिकवेदेदक्षिणतो मध्यप्रदेशः ॥३

(२) समाराव्धनां समुल्लेखनम्—अ-

(३) एतदन्तरं ‘मृन्मयानां पात्राणां’ इत्यादि ‘प्रभृत्युपहतानामुत्सर्गः’ इत्यन्तं पठित्वा,  
‘तदेतदन्यत्र’ इत्यादि पठितपृदयपुरातृकायाम् । ‘आ’ काशे त्वेवर्भवं पाठकमः । मुद्रित-  
पुस्तकेष्वपीत्थमयमेव क्रमः ॥

(४) ‘शुद्धसमिधो’ अङ्गुलिपरिमिताः अनिध्मा इति यावत् । ‘अवलेखनं’ घर्षणम् ॥

(गोविन्दस्वामी)

पैठीनसिः

काष्ठं तृणं चाणडालादिसपर्वनादादित्यं दर्शयेत् पूतं भवति ॥

आपस्तम्बः [१, १५, १३-१५]

मूढस्वस्तरे चासंस्पृशन्नान्यानप्रयतान् प्रयतो मन्येत् । तथा तृणकाष्ठेषु निखातेषु । प्रोक्ष्य चास् उपयोजयेत् ॥<sup>१</sup>

बौधायनः [१, १३, १४-१५]

न परिहितमधिरूढमप्रक्षालितं प्रावरणम् । नाऽपल्पूलितं<sup>२</sup> मनुष्यसंभुक्तं देवत्रा युज्ज्यात् ॥

‘नाऽपल्पूलितं मनुष्यसंभुक्तं’ इति, मनुष्ययुक्तवाससं न दैवे संयुज्जीत ॥

ब्रह्मपुराणे

प्रत्यहं क्षालयेद्वस्त्रं दैवे पित्र्ये च कर्मणि ।  
सर्वं विष्णुव्रगुक्तैश्च दृष्टिं तु मृदम्बुभिः ॥  
शोध्यादौ शोधनीयं च गोमूत्रक्षारवारिभिः ।  
रज्जुवल्कलपात्राणां चमसानां तु चर्मणाम् ॥

(१) आसनतया शयनतया वा सुष्ठुस्तीर्णः पलालादिसङ्घातः ‘स्वस्तरः’ । पृष्ठोदरादिषु दर्शनाऽपसिद्धिः । यत्रातिशुक्षणतया पलालादिः मूलाग्रादिभागो न विज्ञायते स ‘मूढः’ । मूढश्चासौ स्वस्तरश्च ‘मूढस्वस्तरः’ । तस्मिन् पतितादिषु ‘अप्रयतेषु’ आसानेषु यः कश्चित् प्रयत उपविशेत् न च तान् मंसपृथेत् । तदा स ‘प्रयतो मन्येत्’ । यथा प्रयतमात्मानं मन्यते प्रयतोऽस्मीति तथैवं मन्येत् ॥ (उज्ज्वला)

(२) ‘पत्पूलितं’ हस्तेन शिलायां ताडितत् । (गोविन्दस्वामी)

कृत्वा शौचं ततः शुद्धिर्गोवालैर्घर्षणं पुनः ।  
 कौशेया विकयोदैयं रजताक्तं जलं बहु ॥  
 सुवर्णाक्तं तथा दद्यात् क्षौमाणां चार्द्वाससाम् ।

### अङ्गिराः

शौचं सहस्ररोमाणां वायवग्न्यकेन्दुरश्मिभिः ।  
 रेतःसृष्टं शावस्पृष्टं आविकं नैव दुष्यति ॥  
 शयनासनयानानि रोमबद्धानि यानि तु ।  
 वस्त्राण्येतानि सर्वाणि संहतानि प्रचक्षते ॥

‘चैलानाम्’ इत्यनुवृत्तौ—

### शङ्खलिखितौ

सर्वेषामापो मृदिष्टकेङ्गुदविल्वपत्रतण्डुलसर्षपकल्कक्षारगो-  
 मूत्रगोमयादीनि शौचद्रव्याणि । अहतानां प्रोक्षणमित्येके ॥

### मनुः [५, १२६]

यावन्नापैत्यमेध्याक्ताहृन्धो लेपश्च तत्कृतः ॥  
 तावन्मृद्धारि चादैयं सर्वासु द्रव्यशुद्धिषु ॥

### विष्णुः [२३, २९]

प्रोक्षणेन संहतानाम् ॥

वसिष्ठः [३, ४८]

लेपगन्धापकर्षणे शौचममेध्यस्यालिप्तस्याद्विर्भूदा च ॥

मनुः [६, १२८]

त्रीणि देवाः पवित्राणि ब्राह्मणानामकल्पयन् ।  
अहृष्टमद्विर्भिर्णिक्तं यज्ञ वाचा प्रशास्यते ॥

बृहदशातातपः

अशुचिं च स्पृशेद्यस्तु एक एव स दुष्यते ।  
तं स्पृष्टाऽन्यो न दुष्येत्तु सर्वद्रव्येष्वयं विधिः ॥  
संहतानां तु पात्राणां यद्येकमशुचिर्भवेत् ।  
तस्यैकस्य भवेच्छौचं नेतरेषां विधीयते ॥

शङ्खः

मलसंयोगजं तज्जं यस्य धेनोपहन्यते ।  
तस्य तच्छोधनं प्रोक्तं सामान्यं तत्र शुद्धिकृत् ॥

---

# अथात्यन्तोपहतानां शुद्धिः

**तत्र विष्णुः [२३, १-६]**

शारीरैर्मलैः सुराभिर्मर्द्यैर्वा यदुपहतं तदत्यन्तोपहतम् । अत्यन्तोपहतं सर्वं लोहभाण्डमग्नौ प्रक्षिप्तं शुध्येत् । मणिमय-मद्भमयमब्जं च सप्तरात्रं महीनिखनेन । शृङ्गदन्तास्थिमयं तक्ष-णेन । दारवं मृत्युयं च जह्यात् । अत्यन्तोपहतस्य वस्त्रस्य यत्प्र-क्षालितं सद्विरज्यते तच्छिन्न्यात् ॥

‘लोहभाण्डं’ अत्र तैजसपात्रम् ।<sup>१</sup>

## हारीतः

अत्यन्तोपहतानां सर्वतैजसानामग्निना शौचम् । मृद्दारुचर्मणां त्यागः । अत्मात्रच्छेदनं वाससामित्येके । नववाससो धारणं हि शौचमित्याचार्याः । तस्मात् सर्ववाससां प्लावनादेव शुद्धिः ॥

## शङ्खलिखितौ

तैजसानां रेतोमूत्रपुरीषोपहतानामावर्तनमुल्लेखनं भस्मना वा सप्तकृत्वः परिमार्जनम् । चेलानामुत्सेधनं तस्मादुच्छेदनं वा ॥

(१) ‘लोहभाण्डं’ सुवर्णाद्यष्टम्यथातुभाजनमिति रत्नाकरः । ‘सुरा’ गौडी पैष्ठी माध्वी त्रिविधा । तदितरत्सुरा बधम् । शारीराणि मलानि द्वादशविधानि वसादीनि । (शु. वि., शुद्धिप्रकाशे १२५ च) यथा मतुः [५, १३४]—वसा शुक्रमसूडमज्जा मूत्रविट् ग्राणकर्णविट् । श्लेषमाश्रु दूषिका स्वेदो द्वादशैते नृणां मलाः ॥

(२) From here folio 86, 87 and 88 of आ are lost. A leaf of उ is also missing.

‘आवर्तनं’ अेग्रौ द्रावणम् । तत्र चावर्तनादीनां शुद्धिप्रकाराणां बाहुल्याच्छुच्छिद्रव्यचिराचिरसंसर्गेण व्यवस्था ॥

बौधायनः [१, ८, ४३-४४]

मूत्रपुरीषासृकशुक्कुणपस्पृष्टानां पूर्वोक्तानामन्यतमेन त्रिः-  
सप्तकृत्वः परिमार्जनम् । अतैजसानामेवंभूतानामुत्सर्गः ॥

‘पूर्वोक्तानां’ गोशकृद्भस्मनाम् । एवंविधानामत्यन्तोपह-  
तानामद्विर्मद्विश्च प्रक्षालनम् । वासोवदृष्टिनाम् । तन्तुवद्ववलक-  
लानां वल्कलवत् ॥१

शङ्खः

मद्यैर्मूत्रपुरीषैश्च इलेष्मपूयाश्रुशोणितैः ।  
संस्पृष्टं नैव शुध्येत्तु पुनः पाकेन शुध्यति ॥

एतैरेव च संस्पृष्टं तात्रसौवर्णराजतम् ।२  
अत्यन्तोपहतानां च परित्यागो विधीयते ॥

तथा

अथ सूत्रपुरीषाभ्यां रेतसा इधिरेण च ।  
चेलं यदुपहन्येत पुनः प्रक्षालयेत्ततः ॥

(१) तत्रैवं व्यवस्था—स्पृष्टमात्राणां त्रिःसप्तकृत्वः परिमार्जनम् । अल्पकालापहतानामुल्लेख-  
नम् । चिरकालापहतानां आवर्तनम् । अत्यन्तोपहतानां त्याग इति ॥ (गोविन्दस्वामी)

(२) शुद्धिविवेके (३१) ऋचिकः शोकः यथा—“शुध्येत्तर्तिं पश्चादन्यथा केवलाभ्यसा ॥”

यद्यम्भसा न शुद्धयेत् वस्त्रं चोपहर्तं ध्रवम् ।  
 छेदनं तस्य दाहो वा यन्मात्रं तु प्रदुष्यते ॥  
 मृत्तिकाङ्गारपातेन अशुद्धं तत्परित्यजेत् ।

वृहस्पतिः [आशौ., ७५]

वस्त्रवैदलचर्माणां शुद्धिः प्रक्षालनं स्मृतम् ।  
 अतिदुष्टस्य तन्मात्रं त्यजेच्छित्वात्मशुद्धये ॥

देवलः

दृषितं वर्जितं दुष्टं कश्मलं चेति लिङ्गिनाम् ।  
 चतुर्विंधमभेद्यं च सर्वं व्याख्यास्यते पुनः ॥  
 शुचयप्यशुचिसंस्पृष्टं द्रव्यं दृषितमुच्यते ।  
 अभक्ष्यभोज्यपेयानि वर्जितानीह वक्ष्यते ॥  
 त्वक्तः पतितचाणडालौ ग्रामसूकरकुकुटौ ।  
 श्वा च नित्यं विवर्ज्याः स्युः षडेते १धर्मतः स्मृताः ॥  
 सव्रणः सूतिका सूती मत्तोन्मत्तरजस्वलाः ।  
 स्मृतबन्धुरशुद्धश्च बर्ज्यास्त्वष्टौ स्वकालतः ॥  
 स्वेदाश्रुविन्दवः फेनो निरस्तं नखरोम च ।  
 आर्द्रचर्मासृगित्येतदुष्टमाहुर्द्विजानयः ॥  
 मानुषास्थिं शवं विष्ठा रेतो मूत्रार्तवानि च ।  
 कुणपं पूयमित्येतत् कश्मलं समुदाहृतम् ॥  
 दृषितैः प्रोक्षणेनापि शुद्धिस्तूक्ता विधानतः ।  
 दुष्टमर्जनसंस्कारैः कश्मलैः सर्वथा भवेत् ॥

(१) धर्मसम्मताः—अ.

# अथ भूमिशुद्धिः

तत्र मनुः [५, १२४]

संमार्जनेनाञ्जनेन<sup>१</sup> सेकेनोल्लेखनेन च ।  
गवां च परिवासेन भूमिः शुद्ध्यति पञ्चधा ॥

यमः

खननात् पूरणादाहाल्लेखनादभिर्षणात् ।<sup>२</sup>  
गोभिराक्रमणात् कालाद्भूमिः शुद्ध्यति सप्तभिः ॥

देवलः

पञ्चधा वा चतुर्धा वा भूरमेध्या विशुद्ध्यति ।  
दुष्टा द्विधा त्रिधा वाऽपि शोध्यते मलिनैकधा ॥  
दहनं खननं भूमेहपलेपनवापनम् ।  
पर्जन्यमार्जनं वेति शौचं पञ्चविधं स्मृतम् ॥<sup>३</sup>

(१) Our manuscripts have उपाञ्जनेन which breaks the metre. Medhātithi's reading is adopted. 'अञ्जनं' गोभयोपलेपनम् (श. प्र., १००)

(२) अभिर्षणात् इति शुद्धिप्रकाशपाठः (पृ. १००)

(३) अस्यार्थः—अयवित्रा भूमिः त्रिवा, अमेध्या दुष्टा मलिना च । तत्रामेध्या दहनादिभिः पञ्चभिः बहुत्वे, चतुर्भिः तदल्पत्वे शुद्ध्यति । एवमग्रेऽपि । दुष्टा दहनादिभिः त्रिभिः, खननोपलेपनाभ्यां द्वाभ्यां वा । मलिना एकधोपलेपनेन शुद्ध्यति । वापनं मृदन्तरेण पूरणम् ॥ (श. प्र., ९९)

प्रसूता गर्भिणी यत्र त्रियते वाऽथ मानुषः ।  
 चाण्डालैर्षषितं यत्र यत्र विन्यस्यते शब्दः ॥  
 विष्मूत्रोपहतं यत्र कुणपो यत्र हृष्यते ।  
 एवं कश्मलभूयिष्ठा भूरमेध्येति लक्ष्यते ॥  
 कृमिकीटपदक्षेपैर्दृषिता यत्र मेदिनी ।  
 द्रप्सापकर्षैः॒ क्षिसैश्च दुर्गन्धैर्दुष्टां वजेत् ॥  
 नखदन्ततनू॒॑ जन्मरक्तशुक्ररजोमलैः ।  
 भस्मपङ्क्तैर्णवापि प्रच्छन्ना मलिना भवेत् ॥

बौधायनः [१, १३, १६-२०]

घनाया भूमेरुपघात उपलेपनम् । सुषिरायाः कर्षणम् ।  
 ४ क्लिन्नाया अमेध्यमाहत्य प्रच्छादनम् । चतुर्भिः शुद्ध्यते भूमिगो-  
 भिराक्रमणात् खननाद्वयनादभिवर्षणाच्च । पञ्चमाच्चोपलेपनात्  
 षष्ठात्कालात् ॥

(१) Line missing in उ and शु. प्र. and found in आ.

(२) ‘क्षिसैर्वतैर्वा दुष्टां वजेत्’ इति शु. प्र. पाठः । ‘द्रप्सा’ घनीभूतं इलेप्सादिमलम्  
 (शु. वि; शु. प्र.; )

(३) ‘तनूजत्वक्तुषपांशुरजोमलैः’ इति शु. प्र. पाठः । आ has a large gap  
 hear on.

(४) ‘क्लिन्नायां मेध्यं’ इति गोविन्दस्वामिनादतपाठः । ‘क्लिन्ना’ आद्रा । तस्या उपघाते  
 तुणादिना मृदा च प्रच्छादनं कार्यम् इति तेन व्याख्यातम् । “क्लिन्ना अमेध्याद्रा अमेध्यमाहत्य आकृद्य  
 प्रच्छादनं शुद्धमृदन्तरेण पूरणम्” इति शुद्धिप्रकाशेन व्याख्यातं च ॥

याज्ञवल्क्यः [१, १८८]

भूशुद्विर्माजनादाहात् कालाद्गोप्रमणादपि<sup>१</sup> ।  
सेवनोल्लेखनाल्लेपाद्गृहं मार्जनलेपनात् ॥

ब्रह्मपुराणे

देवानां प्रतिमाश्चापि वेशमान्यायतनानि च ।  
बाह्यमध्यन्तरं शास्तं भूमेष्टद्वृत्य शास्त्रवत् ॥  
३ततस्तोयेन गोभिश्च दाहोल्लेखनमार्जनैः ।  
शोधनीयाश्च मन्त्रैश्च सरलैः पञ्चभिश्च भूः ॥  
उद्धृत्य मृत्तिकाष्ठाव्या पवित्रेण जलेन च ।  
ग्रामाद्विशतं त्यक्त्वा नगराच्च चतुर्गुणम् ॥  
भूमिः सर्वत्र शुद्धा स्याद्यत्र लेपो न हृयते ।

बौद्धायनः [१, ९, ११-१२.; १, १०, १]

भूमेस्तु सम्मार्जनप्रोक्षणोपलेपनावस्तरणोल्लेखनैर्यथास्थानं  
दोषविशेषात् प्रायत्यम् । अथाप्युदाहरन्ति ।

गोचर्ममात्रमविन्दुभूमेः शुद्ध्यति पातितः ।  
समूढमसमूढं वा यत्राऽमेध्यं न लक्ष्यते ॥ इति

- (१) ‘क्रमणादपि’ इति विश्वरूपापराक्षिप्तविज्ञानेऽवरैरादतपाठः ।
- (२) ‘सेकादुल्लेखनाल्लेपात्’ इति तैरेवादतपाठः ।
- (३) इमौ श्लोकौ अङ्गवार (अ) क्रमणात्रे उपलभ्यन्ते ॥

यमः

ब्राह्मणावसये भूमिर्देवागारं तथैव च ।  
मेध्यां चैव सदा मन्येत् गवां गोष्टे तथैव च ॥३

बौधायनः

अनेकोद्वाष्टे दाशशिले भूमिसमे इष्टकाश्च सङ्कीर्णभूताः ॥४

पराशारः [७, ३४]

रथ्याकर्दमतोयानि नावः पन्थास्तृणानि च ।  
स्पर्शनान्न प्रदुष्यन्ति पकेष्टकचितानि च ॥  
वापीकूपतडागेषु उद्यानोपवनेषु च ।  
त्रिः सप्तमार्जनं कृत्वा एवं शाँचं विधीयते ॥

याज्ञवल्क्यविष्णू [या., १, १९७; वि., २३, ४१]

रथ्याकर्दमतोयानि स्पृष्टान्यन्त्यश्ववायसैः ।  
माहतेनैव शुद्ध्यन्ति पकेष्टकचितानि च ॥

याज्ञवल्क्यः, [१, १९४]

पन्थानश्च विशुद्ध्यन्ति सोमसूर्याशुमारुतैः ॥

(१) एतेषु या भूमिस्तां मेध्यां मन्येदिवर्थः । (श. प्र., १०१)

(२) ‘संकीर्णभूताः’ परस्परसंबद्धाः इत्यर्थः (श. प्र., १०१)

(३) Ascribed to याज्ञवल्क्य by *Suddhiprakasa*, p.101, but found neither in या. nor in पराशारस्मृति. The manuscripts are confused here.

शातातपः

वल्मीकाच कराण्डेपात् जलाच पथिवृक्षयोः ।  
 कृतशौचावशिष्टाच न ग्राह्याः सप्तमृत्तिकाः ॥१  
 अपां नोच्छिष्टदोषोऽस्ति मधुनो न च सर्पिषः ।  
 न फलानां न वालानां न चमसां न च योषिताम् ॥२  
 शौचार्थं नैव संग्राह्याः शर्कराइमादिवर्जिताः ।  
 रक्ता गौरी तथा श्वेता मृत्तिकाङ्गिविधाः स्मृताः ॥

---

(१) This half-sloka is given only by अ.

(२) These leaves have perhaps been mixed up, as the sloka appears later, alongwith the long quotation from Devala below.

## अथोदकशुद्धिः

तत्र मनुः [५, १२८]

आपः शुद्धा भूमिगता वितृष्णा यत्र गौर्भवेत् ।  
अव्यासाद्येदमेधयेन गन्धवर्णरसान्विताः ॥

ब्रह्मपुराणे

भूमिष्ठसुदकं शुद्धं गन्धवर्णरसान्वितम् ।  
केशास्थशावविणमूत्रसंयोगैरुज्जितं यदि ॥

शाङ्कलिखितौ<sup>२</sup>

भूमिष्ठसुदकं शुध्येच्छुचि तोयं शिलागतम् ।  
गन्धवर्णरसैर्दुष्टैर्वर्जितं यदि तद्ववेत् ॥

विष्णुः [२३, ४२]

भूमिष्ठसुदकं पुण्यं वैतृष्ण्यं<sup>३</sup> यत्र गौर्भवेत् ।  
अव्यासं चेदमेधयेन तद्वदेव शिलागतम् ॥

(१) ‘वैतृष्ण्यं यासु,’ इति मेधोतिथिषाठः ।

(२) ‘शङ्कः’ इति शुद्धिप्रकाशे, पृ. १०२

(३) ‘वितृष्णा’—अ, आ, उ, शु. प्र., १०२ शु. वि.

यमः

न स्त्री दुष्यति जारेण न ग्रिद्धनकर्मणा ।  
 नापो मूत्रपुरीषाभ्यां न द्विजा वेदकर्मणा ॥

गावो न दुष्यन्त्यमृतं वहन्त्यः  
 स्त्रियो न दुष्यन्ति परोपभुक्ताः ।

आपो न दुष्यन्ति महीतलस्था  
 विद्वान्न दुष्येत् प्रतिग्रहेण ॥

विष्णुः, [२३, ४४-४६]

मृतपञ्चनखात् कूपादत्यन्तोपहतात्तथा ।  
 अपः समुद्धरेत्सर्वाः शोषं वस्त्रेण शोधयेत् ॥

वहिपञ्चालनं कुर्यात् कूपपक्षेष्टकाचिते ।  
 पञ्चगच्यं न्यसेत्पश्चान्नवतोयसमुद्धवे ॥

जलाशायेष्वथालपेषु स्थावरेषु वसुन्धरे ।  
 कूपवत्कथिता शुद्धिर्भवत्सु च न दृष्णम् ॥

पराशारः

अल्पेनाऽपि कृताहोषात् कूपसेतुपथेषु च ।  
 तेषु देशेषु यत्तोयं सस्यक्षेत्रपथेषु च ॥

प्रतिग्राह्यं च पेयं च न दुष्येन्मनुरब्रवीत् ।  
 वापीकूपतडागेभ्य आपो ग्राह्यास्तु सर्वशः ॥

(1) आ alone has this verse in corrupt form, but does not give the name.

पश्चात्पद्धयेदमेध्यं तु पश्चगव्येन शुध्यति ॥  
 अस्थिचर्मावसित्तं च श्वमार्जारैश्च मूषिकैः ।  
 दूषितं तु ततस्तोयं तत्राधस्तात् शोधनम् ॥  
 अस्थिचर्मादिपतितं खरवानरसूकरैः ।  
 उद्धृतेरतूदकं सर्वं शोधनं परिमार्जनम् ॥  
 वापीकूपतडागेषु दूषितेषु कथंचन ।  
 उद्धत्य वै कुम्भशातं पश्चगव्येन शुध्यति ॥<sup>(१)</sup>  
 अमेध्यं तु यदा किंचित् कूपेषु विनिमज्जति ।  
 षष्ठि कुम्भान् समुद्धृत्य पश्चगव्येन शुध्यति ॥

### शङ्खलिखितौ

आपो रूपरसगन्धवत्यः परिशुद्धाः । <sup>(२)</sup> जीर्णचर्मकरण्डैरभ्यु-  
 दृता भूमिगता मेध्या यत्र गौर्वितृष्णा भवेत् ॥

### पैठीनसिः

गन्धवर्णरसयुक्ताः शुद्धा आपो भूमिगता यत्र गौर्वितृष्णा  
 भवति । विपर्यस्तं महोदकमपि ॥

प्रकृताद्रसादन्यरसगन्धादियुक्तत्वेन भूतं ‘विपर्यस्तम्’ ॥

(१) ७।५। (२) ‘जीर्णचर्मकरण्डकैरुदृताः’ इति शुद्धिविवेके ; ‘चर्मकरण्डकः’ चर्मपुटः इति रुद्धवरः ॥

देवलः

अविगन्धा रसोपेता निर्मलाः पृथिवीगताः ।  
 अक्षीणाश्चैव ऽगोः पानादापः शुद्धतराः स्मृताः ॥  
 उद्धृता वा प्रशस्यन्ते शुद्धैः पात्रैर्यथाविधि ।  
 एकरात्रोषितास्तास्तु ल्यजेदापः सञ्चुद्धृताः ॥  
 २ अक्षुब्धानामपां नास्ति प्रसृतानां च दृष्टिम् ।  
 स्तोकानामुद्धृतानां च कश्मलैर्दृष्टिं भवेत् ॥  
 ३ अक्षोभ्यानि तडागानि नदी वाप्यः सरांसि च ।  
 कश्मलाशुचियुक्तानि तीर्थतः परिवर्जयेत् ॥४

याज्ञवल्क्यः [१, १९२]

शुचि गोतृस्तिकृतोयं प्रकृतिस्थं महीगतम् ॥५

यमः

प्रापस्वरण्ये घटके च कूपे द्रोण्यां जलं कोशागतास्तथापः ।  
 ऋतेऽपि शूद्रात्तदपेयमाहुरापहृतो भूमिगताः पिवेत् ॥

- (१) ‘नीपालादापः’ इति कोशेष्वपपाठः ; श. प्र., १०२
- (२) ‘अहुकानां मया नास्ति’ इति तेष्वपपाठः ।
- (३) तत्रायुक्ततडागानि’—उ, अ, आ.
- (४) ‘अविगन्धा’ विगहितगन्धरहिताः । ‘प्रसृतानां’ पवैतनिश्चरूपाणाम् । कश्मलं ‘शवादि’ । ‘तीर्थ’ जलावतरणमार्गः । (शुद्धिप्रकाशः)
- (५) ‘प्रकृतिस्थं’ अविकृतरूपरसम् । ‘महीगतं’ विशुद्धभूगतम् ।
- (६) ‘द्रोणी’ काषाम्बुद्धाहिनी । ‘कोशः’ चर्मपुष्ट इति कल्पतरूपभृतयः (श. प्र., १०४)

‘घटकोऽत्र सर्वानुगतकूपोदकोद्धरणार्थं प्रकल्पितः कर-  
कादिः । ‘कोशः’ चर्मपुटः । ऋतेऽपि ‘शूद्राद्’ इति, ब्राह्मणा-  
दिस्वामिकमपि तदपेयम् ॥

### हारीतः

भूस्याः पुण्याश्चापोऽशुचिभागवर्जम् । रात्राविता आपो  
वर्षणं प्राविशास्तस्मान्न रात्रौ गृहीयात् । धान्नो धान्न इत्यग्निसुपरि-  
ष्टाद्वारयन् गृहीयात् ॥

### बौधायनः [१, ६, ११-१३]

अथाऽस्तमित आदित्य उदकं गृहीयान्न गृहीयादिति मीमां-  
सन्ते ब्रह्मवादिनः । गृहीयादित्येतदपरम् । यावदुदकं गृहीयात्ताव-  
त्प्राणानायच्छेत् । अग्निर्ह वै हुदकं गृह्णाति ॥३

### उदाना

नद्यः कूपास्तडागानि सरांसि सरितस्तथा ।  
असंवृत्तान्यदोषाणि मनुः स्वायंभुवोऽब्रवीत् ॥  
‘असंवृत्तानि’ चाणडालादिसृष्टानि ।३

- (१) ‘रात्रेता’ इति रुद्रधरपाठः ।
- (२) तथा च श्रुतिः—आदित्योऽधिं यन्त्रकमनुप्रविशति सोऽन्तर्धीयते इति । तथा ‘रात्रावर्चिरे-  
वाऽनेददेशे न धूमः’ इति । (गोविन्दस्वामी)
- (३) ‘असंवृत्तानि’ अस्पृश्यस्पृष्टान्यपीलर्थं इति कल्पतरुः” इति रुद्रधरः (श. वि., ३४)

द्रुहसप्तिः [आशौ., ७७-७८]

उच्छिष्टं मलिनं क्लिनं यच्च विष्ठाविलेपितम् ।  
 अद्विः शुध्यति तत्सर्वमपां शुद्धिः कथं भवेत् ॥  
 सूर्येन्दुरश्मिमपातेन मारुतस्पर्शनेन च ।  
 गचां मूत्रपुरीषेण शुध्यन्त्याप इति स्थितिः ॥

---

## अथ पक्षान्वशुद्धिः

तत्र मनुः [?]:

शुक्तानि हि द्विजोऽन्नानि न भुजीत कदाचन ।  
प्रक्षालयित्वा निर्दोषान्यापद्धर्मो यदा भवेत् ॥  
मसूरमाषसंयुक्तं तथा पर्युषितं च घत् ।  
तत्तु प्रक्षालितं कृत्वा भुजीताज्याभिघारितम् ॥

तथा (?) [यमः]:<sup>१</sup>

मक्षिकाकेशमन्नेषु पतितं यदि हृश्यते ।  
मूषकस्य पुरीषं वा क्षुतं यच्चावधूनितम् ॥  
भस्मनासपृश्य चाइनीयादभ्युक्ष्य सलिलेन वा ॥

अवक्षुतं केशपतङ्गकीट-  
रुदक्यया वा पतितैश्च हृष्टम् ।  
<sup>२</sup>अलातभस्माम्बुहिरण्यतोयैः  
संसृष्टमन्नं मनुराह भोज्यम् ॥

(१) Not traced in *Manusmṛti*. It is cited from 'स्मृत्यन्तर' (i. e. a smṛti) by शु. प्र., १२६.

(२) Ascribed to यम by शु. प्र., १२७; शु. वि., ३१.

(३) 'अलातभस्म' शुद्धस्थानभस्मोपलक्षणत् (शु. प्र., शु. वि.)

तथा

वाक्प्रशस्तानि सुज्ञीत वाग्दुष्टानि विवर्जयेत् ।  
शुचीनि ह्यन्नपानानि वाक्पूतानि न संशयः ॥

मक्षिका दंशमशका द्युणाः सूक्ष्माः पिपीलिकाः ।  
एतैः स्पृष्टं न दुष्टं स्यान्नैतै कीटा विपत्तये ॥

याज्ञवल्क्यः [१, १८९]

गोधातेऽन्ने तथा केशमक्षिकाकीटदूषिते ।  
मृद्घस्म सलिलं वापि प्रक्षेपव्यं विशुद्धये ॥

बौद्धायनः [२, १२, ६]

त्वक्केशनखकीटाखुपुरीषाणि हृष्टा तं देशं पिण्डमुद्धृत्याऽद्विः  
रभ्युक्ष्य भस्माऽवकीर्य पुनरद्विः प्रोक्ष्य वाचा च प्रशस्तमुपसुज्ञीत ॥

‘अभक्ष्यमित्यनुवृत्तौ वसिष्ठः [२, १४, २२-२४]

पक्षमन्नं केशकीटोपहतं च । कामं तु केशकीटानुद्धृत्याद्विः  
प्रोक्ष्य भस्मनावकीर्य वाचा प्रशस्तमुपसुज्ञीत ॥

पैठीनसिः

केशकीटगवाधातमन्नं हिरण्येन च भस्मना वा स्पृष्टं प्रोक्षितं  
भोज्यम् ॥

(१) श. प्र., १२७—आमिषामेध्यसेवी च.

शातातपः

केशकीटगवाघ्रातं<sup>१</sup> वायसोपहतं<sup>२</sup> तथा ।  
 क्लीबाभिश्चस्तपतितैः सूतिकोदक्यनास्तिकैः ॥  
 हृष्टं वा स्याद्यदन्नं तु तस्य निष्कृतिरुच्यते ।  
 अभ्युक्षय किंचिदुद्धृत्य तद्गुञ्जीत विशेषतः ॥  
 भस्मना वापि संस्पृश्य संस्पृशेदुदकेन वा ।  
 सुवर्णरज्जताभ्यां वा भोज्यं ग्रातमजेन वा ॥  
 घृतं च पायसं क्षीरं तथैवेक्षुरसो गुडः ।  
 शूद्रभाण्डगतं तक्रं तथा मधु न दुष्यति ॥  
 ‘पायसं’ दध्यादि । ‘तक्रं’ तु तद्विकारः ।<sup>३</sup>

उशना<sup>४</sup>

अजाघ्राणेनऽन्नाद्यानाम् । स्नेहघृतलवणमधुगुडानां पुनः-  
 पाकेन ॥

शङ्खलिखितौ<sup>५</sup>

आकारजानामभ्यवहरणीयानां घृतेनाऽभिघारितानां शुद्धिः ।  
 पुनःपचनमेव स्नेहानाम् । स्नेहवद्रसानाम् । मृदद्धिः संहतानाम् ।

(१) ‘केशकीटशुना स्पृष्टं’ इति शु. प्र. पाठः (१२९)

(२) यत्—शु. प्र.

(३) पायसं दध्यादि, विकारार्थे तद्विविधानादिति कल्पतरु-पारिजात-रत्नाकरप्रभृतयः ।  
 यतु दुष्यसाधितमन्नं पायसमिति तत्र ॥ (शु. प्र., १३२)

(४) अ and उ defective and corrupt.

(५) This appears as follows in Govindasvāmin's commentary  
 on Baudhāyana (p. 45): शङ्खः—“आकरजानामभ्युक्षितानां घृतेनाऽभिघारितानामभ्य-  
 वहरणीयानो पुनः पचनमेव स्नेहदध्यसमानाम् ॥” शु. प्र., १३१

द्रव्यणामुत्पवनम् । शुच्काणामुचृतदोषाणां संस्कारः । परिष्ठावि-  
तानां दोषाणां त्यागः ॥

बौधायनः [१, १०, २-३]

परोक्षमधिश्रितस्याऽन्नस्याऽवद्योत्याऽभ्युक्षणम् । तथाऽपणे-  
यानां च भक्ष्याणाम् ॥  
‘अवद्योत्य’ उवलता तृणादिना प्रकाशः ॥

आपस्तम्बः [२, ३, ९]

परोक्षमन्नं संस्कृतमग्नावधिश्रित्याद्द्विः प्रोक्षेत । तदेवपवित्र-  
मित्याचक्षते ॥

सुमन्तुः

केशकीटक्षुतनिष्ठीवनोपहतं श्वभिर्वा ग्रातं प्रोक्षितमात्रम् ।  
दधिपर्युपासितं पुनः सिद्धम् । चाण्डालावेक्षितमभोजयम् । अन्यत्र  
हिरण्योदकस्पृष्टाच्छुद्धिः ॥

देवलः

चाण्डालेन शुना वापि हृष्टं ‘हरिभिराविकैः ।  
विडालादिभिरुत्सृष्टं दुष्टमन्नं च वर्जयेत् ॥

(१) रथाभिकैः—अ

हारीतः

[ श्वकाकण्ड्रोपघाते ] केशकीटपिपीलिकादिभिरन्नायुपघाते  
काञ्चनरजतवैदूर्यप्रवालादिभिरेकतमेन वाऽङ्गिः संसृष्टेन मन्त्र-  
प्रोक्षणपर्यग्निकरणादित्यदर्शनात्पूतो भवति । बहूपघात उपहत-  
प्रदेशात् किंचिदुद्धृत्य स्वर्णरजताम्बुना प्रोक्ष्य पूतं भवति । त्यागो हि  
रसानामत्यन्तोपहतानाम् ॥

बौधायनः [१, १४, १४-१८]

[ एवं ] सिद्धहविषाम् । महतां<sup>२</sup> श्ववायसप्रभृत्युपहतानां  
तदेशो<sup>३</sup> पिण्डमुद्धृत्य “पवमानसमुवर्जन”<sup>४</sup> इत्यनेनानुवानुकेनाऽभ्यु-  
क्षणम् । मधूदके पयोविहारे च पात्रात् पात्रान्तरनयनाच्छौचम् ।  
एवं तैलसर्पिषी उच्छिष्टसमन्वारब्धे तूदके प्रक्षिप्योद्धृत्योषयो-  
जयेत् ॥

एवमित्यादि—अनेन पात्रात् पात्रान्तरनयनमतिदिश्यते ।  
ततोऽधिकविधानमनियतम् ॥

(१) शु. प्र., १२९—“काञ्चनभस्मरजतवैदूर्यगोवालाजिनदर्शणामन्यतमेनाङ्गिः संसृष्टमन्त्र-  
प्रोक्षण” इति

(२) महताभिति मु. बौधायनीये ; अहित—इति उ.

(३) तं देशं—मु. बौ.

(४) “पवमानसमुवर्जनः पवित्रेण विचर्षणिः” इत्यादिः ‘जातवेदा मोर्जयन्त्या पुनातु’  
इत्यन्तोऽनुवाकः [तैत्तरीयब्राह्मणम्, १, ४, ८]

(५) अवधायोपयाजयेदिति मु. बौ.

विष्णुः [२३, ३६-३७]

द्रोणाधिकं सिद्धमन्त्रमनुपहतं न दुष्यति । तस्योपहतम-  
पास्य गायत्र्यभिमन्त्रितं सुवर्णाभ्यः क्षिपेत् ॥

पराशरः

स्मृतद्रोणाधिकं त्वन्नं शुकाच्यैरूपघातितम् ।

अत्याज्यं तस्य शुद्धयर्थं ब्राह्मणेभ्यो निवेदयेत् ॥

वेदवेदाङ्गविद्विप्रा धर्मशास्त्रबहुश्रुताः ।

उच्चार्यं धर्मशास्त्रं तु क्षणिवक्त्रविनिःसृतम् ॥

सुनिवक्त्रानुगान् धर्मान् गायन्ते धर्मपाठकाः ।

एभिर्य उक्तो धर्मो वै सत्यं स्यान्नेतरस्तथा ॥

द्रोणाधिकविशुद्धयर्थं धर्मशास्त्रेषु पञ्चते ।

श्वकाकैरवलीदं तु द्रोणान्नं न विवर्जयेत् ॥

प्रावृत्योदृत्य तन्मात्रं यच्च लालाहतं भवेत् ।

सुवर्णोदकेनाभ्युक्ष्य ज्वलनेन तु तापयेत् ॥

हुतज्वलनसंस्पृष्टं तदन्नं न च वर्जयेत् ।

तन्मात्रं समनुदृत्य शेषं संस्कारमर्हति ॥

घनानां प्रोक्षणाच्छुद्धिद्रवणामपि तापनात् ।

सर्पशीनाच्च भवेच्छुद्धिरपोऽग्नेश्च घृतस्य च ।

आगलेयमसंस्पृष्टं शुचित्वेनैव निर्दिशेत् ॥

तदेव द्रोणीश्रवणं पकान्नप्रदर्शनार्थम् । तथा च ‘द्रोणाधिक’

मित्युक्तं प्रकृतेषूत्सवेषु ॥

बृहस्पतिः [संस्कार., २८]

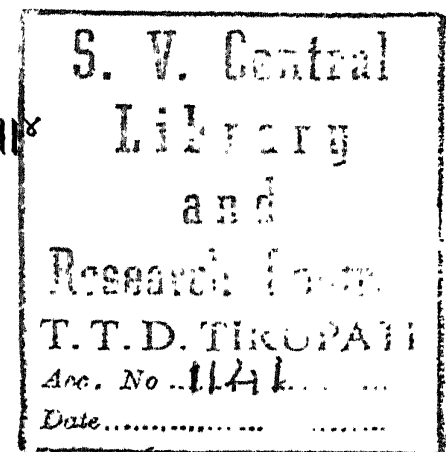
तीर्थे विवाहे यात्रायां सङ्गमे देशविष्टवे ।  
न गरे ग्रामदाहे च स्पृष्टास्पृष्टिर्ण दुष्यति ॥१

शातातपः

गोकुले कन्दुशालायां तैलयन्त्रेषु मन्त्रयोः ।  
अमीमांस्यानि शौचानि स्त्रीषु बालातुरेषु च ॥२

हारीतः

कन्दुपकं स्नेहपकं पायसं दधि सक्तवः ।  
३ एतान्यशूद्धान्नभुजां भोज्यानि मनुरब्रवीत् ॥४



(१) 'तीर्थादौ' अस्पृश्यस्पर्शने न च मनस्तानादि । एवं च यत्र स्पर्शे न दोषस्तत्र दर्शनेऽपि सुत्तरां तथा । अत एव तीर्थादौ श्वकाकादिदर्शनेऽप्यनुपहतत्वमुक्तम् ॥ (शुद्धिप्रकाशः, १३०)

(२) 'अमीमांस्यानि' शौचशौचतया न विचारणायानि । 'कन्दुशाला' अत्र 'कुण्डशाला' इति निर्णयामृते । 'कुण्डशाला' यज्ञशाला । 'बालः' पञ्चवर्षाभ्यन्तरवयस्कः ॥ (शुद्धिप्रकाशः, १३१) । तथा शुद्धिविवेके च ।

(३) 'एतान्यशूद्धान्यभुजो' इति अ, आ, उ । उपर्यादतः शुद्धिकोमुदी(पृ. ३२०) पाठः ।

(४) 'कन्दुपकं' उखापकं चिपीटकलाजादि । 'पायसं' पयोविकारः, आमिक्षादीति रत्नाकरः । 'अशूद्धान्नभुजां' द्विजानां शूद्रपक्षान्यप्येतानि भोज्यानीर्लर्थः ॥ (शुद्धिकोमुदी)

## अथाऽशुद्ध्यपवादः

तत्र मनुविष्णू [मनु., ५, १३० ; विष्णु, २३, ४९]

१ नित्यमास्यं शुचि स्त्रीणां शकुनिः फलपातने ।

२ प्रस्त्रवे च शुचिर्वर्त्सः श्वा मृगग्रहणे शुचिः ॥

### मनुवसिष्ठशातातपबौधायनाः<sup>३</sup>

वत्सः प्रस्त्रवणे मेध्यः शकुनिः फलपातने ।

स्त्रियश्च रतिसंसर्गे श्वा मृगग्रहणे शुचिः ॥

### शङ्खलिखितौ

नारीणां चैव वत्सानां शकुनीनां शुनां मुखम् ।

रतौ प्रस्त्रवणे वृक्षे मृगयायां तथा शुचि ॥

### वसिष्ठः

श्वहताश्च मृगा धन्याः पातितं च मृगैः फलम् ॥

बालैरनुपरिक्रान्तं स्त्रीभिराचरितं च यत् ॥

(१) शुचिरास्यं रतौ स्त्रीणां—अ, and उ; आ as above.

(२) स्त्रीधुतं रतिसंसर्गे श्वा मृगग्रहणे शुचिः—उ, अ.

(३) मनु, ५, ३३० ; वसिष्ठ., २८, ८ ; बौधायन, १, ९, २.

(४) ‘द्विजैः’ इति शु. प्र. पाठः, १०८ ‘स्त्रियश्च समार्या एव’ इति रुदधरः.

मनुः [५, १३१]

श्वभिर्हतस्य यन्मांसं शुचि तन्मनुरब्रवीत् ।  
क्रव्याद्विश्च हतस्यान्यैश्चाणडालादैश्च दस्युभिः ॥

यमः

बालकैर्यत्परिक्रान्तं स्त्रीभिराचरितं च यत् ।  
मशकैर्मक्षिकाभिश्च विलीनं नोपहन्यते ॥

निदोषं तु मुखं स्त्रीणां गवां पृष्ठमजामुखम् ।  
एतानि नित्यशुद्धानि यच्च वाचा प्रशास्यते ॥

तथा

आत्मशाश्यासनं वस्त्रं नित्यं शुद्धं च वालकम् ।  
ब्रह्मचारिगतं भैक्ष्यं नित्यं मेध्यमिति स्थितिः ॥

आसनं शयनं यानं स्त्रीमुखं कुतपं क्षुरम् ।  
न दृष्टयन्ति विद्वांसो यज्ञेषु चमसं तथा ॥

गौरश्वो<sup>३</sup> विप्रवश्छाया मक्षिकाः शलभाः शुकाः ।  
अजो हस्ती रणे छत्रं रथमयश्चन्द्रसूर्यघोः ॥

(१) ‘क्रव्याद्विः’ व्याप्राद्विभिः इति रुद्रधरः

(२) ‘निलीनं’ आकान्तम् इति रुद्रधरः

(३) विपुर्षः—आ.

भूमिरग्निरजो वायुरापो दधि घृतं पयः ।  
सर्वाण्येतानि शुद्धानि दश मेध्यानि नित्यशः ॥

तथा

शुचिरग्निः शुचिर्वायुः पवित्रा ये बहिश्चराः ।  
आपश्च शुचयो नित्यं पन्थाः संचरणात् शुचिः ॥

तथा

आपः शुद्धा भूमिगताः शुचिर्नीरी पतिव्रता ।  
शुचिर्धर्मपरो राजा संतुष्टो ब्राह्मणः शुचिः ॥

विष्णुः [२३, ४८]

नित्यं शुद्धः कारुहस्तः<sup>(१)</sup> पण्यं यच्च प्रसारितम् ।  
ब्राह्मणान्तरितं भैक्ष्यमाकराः सर्व एव च ॥

सुमन्तुः

स्त्रीबालमशकमक्षिकाछायासनशय्याविप्रषो नित्यं मेध्याः ।  
घृतघटफलागाराणामभोज्यान्नानामदोषः ॥

अभोज्यान्नानामपि घृतघटादयो न दुष्टा इत्यर्थः ।<sup>(२)</sup>

(१) स्पर्शमेध्यानि—आ.

(२) ‘कारुणी’ सूपकारादीनाम् इति वैजयन्ती । ‘कारुः’ शिल्पीति रुद्रधरः ।

(३) The comment is repeated by रुद्रधर

### शङ्कलिखितौ

शुद्धं नदीगतं तोयं सर्वं एव तथाकराः ।  
 शुद्धं प्रसारितं पण्यं शुद्धमश्वो जयोन्मुखः ॥  
 मुखवर्जं च गौः शुद्धा ३मार्जारश्च क्रमे शुचिः ।

### बृहस्पतिः [आचार, ७६]

स्त्रियो बालाश्च वृद्धाश्च न दुष्यन्ति कदाचन ।  
 मक्षिका विप्रषो नारी भूमिरापो हुताशानः ॥  
 मार्जारश्चैव दर्वीं च मारुतश्च सदा शुचिः ।

### उशना

कारुहस्तः शुचिर्नित्यं पण्यं यज्ञं प्रसारितम् ।  
 आकराः सोमपानं च वाचा यज्ञं प्रशस्यते ॥

### बौधायनः [१, ९, ३]

३अदूष्या सन्तता धारा वातोदूताश्च रेणवः ।  
 आकराशशुचयस्सर्वे वर्जयित्वा सुराकरम् ॥

(१) ‘शङ्क’ इति शुद्धिप्रकाशे, ११०, शुद्धिक्रिवेके (८८) च

(२) राजा यश—उ, अ.

(३) अदूष्या—उ, अ ; अदूष्या—आ, मु. बौधा.; ‘अदृष्टा’ इति खदधरादतपाठः।

शातातपः

रेणवः शुचयः सर्वे वायुना समुदीरिताः ।  
अन्यत्र रासभाजाविश्वसमूहनिवाससाम् ॥  
२ 'समूहनी' मार्जनी ।

बौधायनः [ २, ६, ३३-३४ ]

पुररेणुकुण्ठितशरीरस्तत्परिपूर्णनेत्रवदनश्च । नगरे वसन्  
सुनियतात्मा सिद्धिमवाप्स्यतीति न तदस्ति ॥

शातातपः

अपां नोच्छिष्टदोषोऽस्ति मधुनो न च सर्पिषः ।  
न फलानां कृषीमानां नाकरणां न योषिताम् ॥

देवलः

शुचि पूतं स्वयं शुद्धं पवित्रं चेति केवलम् ।  
मेध्यं चतुर्विधं लोके प्रजानां मनुरब्रवीत् ॥

तथा

नवं वा निर्मलं वापि शुचीति द्रव्यमुच्यते ।  
शुद्धं पवित्रं पूतं च शुद्धमित्यभिधीयते ॥  
स्वयमेव हि यहूव्यं केवलं ३मेध्यतां गतम् ।  
स्थावरं जङ्घमं वापि स्वयंशुद्धमिति स्मृतम् ॥

(१) 'राजाश्वगज'—उ, अ, आ.

(२) Repeated by Rudradhara

(३) धनता गतम्—श. प्र., १११.

अन्यद्रव्यैरदृष्ट्यैर्यत् स्वयमन्यानि शोधयेत् ।  
हव्यकव्येषु पूज्यं यत्तत्पवित्रमिति स्मृतम् ॥

अथ सर्वाणि धान्यानि द्रव्याण्याभरणानि च ।  
अवर्ज्यभक्ष्यजातानि शुचीन्येतानि केवलम् ॥

वर्जिते निर्मले द्रव्ये शुचिसंज्ञा प्रवर्तते ।  
तस्मिन्नेवेह कर्मण्ये पूतसंज्ञा प्रवर्तते ॥

तस्माच्छुद्धं तु कर्मण्यं शुचीत्याहुर्द्विजातयः ।  
निर्मलं संस्कृतं द्रव्यं क्रियाहं पूतमुच्यते ॥

वसतिश्चमसो यानं वाहनं साधनानि च ।  
३क्षुरो नौरासनं चेति स्वयंशुद्धमिति स्मृतम् ॥  
३शिशवश्च स्वयंशुद्धा योषितश्चानृतौ तथा ।  
४ब्राह्मणो क्रतुकालेषु नारीभिन्नैव स्पृश्यते ॥

आकराश्च स्वयं शुद्धा द्रव्याणामिति निश्चयः ।  
क्रीतं च व्यवहारिभ्यः पण्यं शुद्धमिति स्मृतम् ॥

अदुष्टं वाक् प्रशस्तं च स्वयं शुद्धं च केवलम् ।  
त्रीण्येतानि विशुद्धानि भगवान्मनुरब्रवीत् ॥

(१) दृश्ये च यत्—अ ; दुष्टैर्यत्—उ.

(२) चक्षुरालोकनं चेति—उ ; क्षुबालो वासन चेति—अ.

(३) उ drops a quarter verse here.

(४) उ—ब्राह्मणः क्रतुकाले तु नारीभिः न च दृश्यते । अ—न स्पृश्यते ॥ ‘ब्रह्महत्या हि नारीणां क्रतुकाले न संस्पृशेत्’ इति शु. प्र., ११२.

अजाश्वं सुखतो मेध्यं<sup>(१)</sup> गावो मेध्याश्च पृष्ठतः ।  
 तरवः पुष्टिप्राप्ता मेध्या ब्राह्मणश्चैव सर्वतः ॥  
 'तस्मात् क्षौद्रं सुवर्णं च सदर्भाः कुतपास्तिलाः ।  
 अपामार्गः शिरीषं च पद्ममालकं मणिः ॥  
 माल्यानि सर्वगा दूर्वाः सभद्राश्च प्रियङ्गः ।  
 अस्त्राता सिकता लाजा हरिद्रा चन्दनं यवाः ॥  
 पलाशाखदिराऽश्वत्थतुलसीधात्रिकीटजाः ।  
 एतान्याहुः पवित्राणि यज्ञार्थे हव्यकह्ययोः ॥  
 पौष्टिकानि भलग्नानि शोधनानि च देहिनाम् ।  
 तेषामग्निः सकृन्मृच पवित्राणि विशेषतः ॥  
 सर्वाशौचविशुद्ध्यर्थं सर्वेषां सर्वतः सदा ।  
 अकश्मलैः समिद्धोऽग्निर्दुमनुष्यैरदृषिताः ॥  
 सर्वेषामप्यशौचानां समर्थः शोधनाय सः ।  
 द्रव्याणामग्निदग्धानां मेध्यत्वसुपदिश्यते ॥  
 उचालाभिः स्पृष्टमात्राणां शुचित्वं नियतं भवेत् ।  
 अग्नेवृष्टलभुक्तस्य ग्रहणं नास्त्यनापदि ॥  
 श्वपाकवृष्टलौ भोक्तुं ब्राह्मणाग्निं च नार्हतः ।  
 चाण्डालाग्नेरमेध्याग्नेर्मृतकाग्नेश्च कर्हिचत् ॥

(१) Five slokas beginning with this are missing in the Alwar manuscript, अ.

पतिताग्रेश्चिताग्रेश्च न शिष्टैर्ग्रहणं स्मृतम् ।  
 गोशकुच्छुद्धैशस्थं इमशानादुद्धूतं शिवम् ॥  
 अग्राम्या सृङ्खवेच्छुद्धा शुक्रविष्णमूत्रवर्जिता ।  
 एतानि तपनाशुद्धापवादाः ।

अथ मनुविष्णु [मनु, ५, १३२; विष्णु, २३, ५१]

ऊर्ध्वं नाभेर्यानि खानि तानि मेध्यानि सर्वशः ।  
 यान्यधस्तान्यमेध्यानि देहाच्चैव मलाश्चयुताः ॥

बौधायनः [१, १०, १८-१९]

नाभेरधःस्पर्शानं कर्मयुक्तो वर्जयेत् । “ऊर्ध्वं वै पुरुषस्य नाभ्यै  
 मेध्यमवाचीनममेध्यम्” इति श्रुतिः<sup>२</sup> ॥

उत्थाना

ऊर्ध्वं नाभेः पुरुषः । गौमेध्या च पृष्ठतः । मुखादजः । स्त्रियः  
 सर्वतः । हृदयमासामशुचि ॥

(१) ‘निर्दिशेत्’ इति श्रु. विष्णुस्मृतिपाठः

(२) ज्योतिष्ठैमे दीक्षाप्रकरणे यजमानस्य मेखलाबन्धनविधिसमीपे श्रुतोऽयमर्थवादः । कटि-  
 प्रदेशे बद्ध्या मेखला । तसां च बद्धायौ शरीरे मेध्यामेध्ययोः स्थानयोः विभागो भवति । नाभ्यै इति  
 चष्ट्यर्थे चतुर्थी ॥ (चिन्मात्रास्त्रिविष्णुः, बौधायनवर्मसूत्रम्, ४८)

यमः

मेध्याऽरजोगता नारी स्त्रीमुखेषु च वारुणी ।  
स्पर्शनेन<sup>(१)</sup> न दुष्यन्ति वातो गन्धरसाः स्त्रियः ॥

स्त्रीणां मुखरसश्चैव गन्धो निःश्वास एव च ।  
मुखतो गौरमेध्या स्यान्मेध्योऽजो मुखतः स्मृतः ।  
पृष्ठतो गौर्गजः स्कन्धे सर्वतोऽश्वः शुचिस्तथा ॥  
वृणां मूत्रपुरीषे तु अमेध्ये मल एव च ।  
गोमूत्रं च पुरीषं च नित्यं मेध्यमिति स्थितिः ॥

बृहस्पतिः [ संस्कार, २७९]

पादौ शुची ब्राह्मणानामजाश्वानां मुखं शुचि ।  
गवां पृष्ठानि मेध्यानि सर्वगात्राणि योषिताम् ॥

[आदौ., ६२-६५ ]

रोमोद्भेदे शशी भुइक्ते गन्धर्वः कुचदर्शने ।  
४सूर्यश्चैव रजोयोगे कन्यां भुइक्ते च पावकः ॥

बलात्कारोपभुक्ता वा चोरहस्तगतापि वा ।  
स्वयं विप्रतिपन्ना वा अथवा विप्रमादिता ॥

(१) रहोगता—शु. प्र., ११२

(२) स्पर्शनेन—शु. प्र., ११२

(३) वातो गन्धरसाः स्त्रियः—शु. प्र., ११२; वातस्तेजः सदैव हि—उ.

(४) अनलश्च—शु. प्र.

अत्यन्तदूषितापि स्त्री न परित्यागमर्हति ।  
सर्वेषां निष्कृतिः प्रोक्ता नारीणां तु विशेषतः ॥

स्त्रियः पवित्रमतुलं नैता दुष्यन्ति कर्हिचित् ।  
मासि मासि २रजस्तासां दुष्कृतान्यपकर्षति ॥

सोमः शौचं ददात्यासां गन्धर्वश्च शुभां गिरम् ।  
पावकः सर्वमेधयत्वं मेध्या वै योषितो ह्यतः ॥४

### यमः<sup>५</sup>

न स्त्री दुष्यति जारेण नाग्निर्दहनकर्मणा ।  
नापो सूत्रपुरीषाभ्यां न द्विजा वेदकर्मणा ॥

गावो न दुष्यन्त्यमृतं वहन्त्यः  
स्त्रियो न दुष्यन्ति परोपभुक्ताः ।  
आपो न दुष्यन्ति महीतलस्था  
विद्वान् दुष्येतु प्रतिग्रहेण ॥

(१) अन्यतो दूषितापि—शु. प्र., ११२

(२) रजस्तासां—शु. प्र.; रजःस्ताता—उ.

(३) ददौ तासाम्—शु. प्र.

(४) एतच्च मानसविषयमेव । “न स्त्री दुष्यति जरेण” इति वाक्यं च तथा । ‘निष्कृतिः’ प्रायश्चित्तम् ।

(५) The first s'loka is wrongly ascribed by Rudradhara to Yājñavalkya.

याज्ञवल्क्यः, [१, ७१-७२]

सोमः शौचं ददावासां गन्धर्वश्च शुभां गिरम् ।  
पावकः सर्वमेध्यत्वं मेध्या वै योषितो ह्यतः ॥

द्युभिचारादृतौ शुद्धिर्गर्भे लागो विधीयते ।  
गर्भभर्तृवधादौ च तथा महति पातके ॥

यमः

बलात्कारोपभुक्ता या चोरहस्तगतापि वा ।  
कन्दर्पमदमूढा वा यदि वा मद्यमोहिता ॥

स्वयं विप्रतिपन्ना वा यदि वा विप्रमादिता ।  
ऋतुकाले तु शुद्ध्येतु धर्मापेता च या भवेत् ॥

शुद्ध्येतु रजसा नारी नदी वेगेन शुद्ध्यति ।  
पुष्पकालमुपासीना पुंसा सह विशुद्ध्यति ॥

शाङ्खलिखितौ<sup>२</sup>

न वै स्त्रीणां ब्रतं न मन्त्रक्रिया न कार्यमिति प्रजापतिः ।  
पाणिगृहीती सन्तानार्थिना परैरवकीर्णा न दुष्यतीति ऋषि-  
वादः । ता ह्यार्तवेन शुद्ध्यन्ति । न ह्यन्तर्वर्तनी शुद्ध्यतीति वैवस्वतः ।

(१) नदो वेगवती यथा—आ.

(२) Supplied by अ and आ ; omitted by उ.

तस्या आर्तवेन च शुध्या असंभवात् । कामानुषगमप्रवृत्तिरकार्य-  
मिति हारीतः । तद्रुतत्वादात्मसंभवाच्च दोष इति गौतमः ।  
चान्द्रायणभासां पावनमित्याचार्याः । प्राजापत्यो वा ॥

### हारीतः

गर्भद्वनीमधोवर्णगां शिष्यसुतगामिनीं पानव्यसनासक्तां  
धनधान्यक्षयकरीं वर्जयेच्च व्यभिचारिणीम् । व्यभिचारिणी रजसा  
शुध्यतीत्येके । त्यक्तभोगात्र परैरस्तुज्य न दुष्यतीत्यन्ये ।

सोमो ददौ शौचमासां गन्धर्वाः शिक्षितां गिरम् ।  
अग्निश्च सर्वभक्ष्यत्वं तस्माच्छुद्धतमाः स्त्रियः ॥

इत्यपरे ॥

### शङ्खलिखितौ

एकव्रतस्कन्धभावत्वात् परेन्द्रियोपहतत्वाच्च दुष्टाः कुलसङ्कर-  
कारिण्यो भवन्ति ॥

### यमः

स्वच्छन्दापे हि या नारी तस्यास्त्वागो विधीयते ।  
न चैव स्त्रीवधं कुर्यान्न चैवाङ्गविकर्तनम् ॥

(१) Continuation in आ.

स्वच्छन्दव्यभिचारिण्या विवस्वान् त्यागमब्रवीत् ।  
न बन्धनं न वैरूप्यं वधं स्त्रीणां विवर्जयेत् ॥

### वसिष्ठः

चतस्रस्तु परित्याज्याः शिष्यगा गुरुगा च या ।  
पतिद्वी च विशेषेण जुद्धितोपगता च या ॥  
‘जुद्धितो’ निन्दितः ।

२ इति महाराजाधिराजश्रीमद्भोविन्दचन्द्रदेव-  
महासान्धिविग्रहिकेण भट्टद्वयधरा-  
त्मजेन श्रीमल्लक्ष्मीधरेण विरचिते  
कृत्यकल्पतरौ शुद्धिकाण्डः  
समाप्तः ॥३

(१) ‘जुद्धितो’ निन्दितः शूद्रादिः इति रुद्रधरः

(२) इति भट्टश्रीलक्ष्मीधरेण विरचिते कृत्यकल्पतरौ शुद्धिकाण्डं समाप्तम् (उ)

(३) संवत् १४४६ समय पौषशुद्धि, १४ शनौ । नारायणेलादि बि + + दरन्तराब्रिविभ्राज-  
मानमहानृपतिश्रीमदरामसिंहदेवमुद्यमानराज्ये द्विजचरणकमलनिरुतेलादिसंस्तूयमानशुक्ल ..... .... ....  
कनकत्वरकुलालंकृतसत्पणिडतश्रीनिकालुकेन व्यलिखि । शुभमस्तु ॥

## APPENDIX A

### *Index of Smṛti-authors cited*

- अङ्गिराः, १५, १८, २७, ३०, ३७, ५६, ५७, ५८, ६४, १०१, १२२, १४७  
 आपस्तम्बः, ८४, १०३, १२७, १३०, १३१, १४२, १४६, १६६  
 आश्वलायनः, ५१, ८३, ९८.  
 उशना, ९, ११९, १४०, १६१, १६४, १७३, १७७  
 कर्कः, २४  
 कपदिभाष्यम्, १४३  
 कालायनः, २३, ६४, ७३, ७७, ७९, १०७, १०८  
 काशयपः, २२, ४९, १२८, १४१  
 कौशिकः, ७५,  
 गौतमः, ८, ११, १२, ३०, ३३, ३५, ४८, ५२, ६२, ६६, ७३, ८८, १०१, १२५, १८०  
 ऋषवनः, १२९  
 जाबालिः (जाबालः), ७, ९, १३, २२, २५, २८, ३४, ३६, ४५, ४९, ५४, ६३  
 दक्षः, ५, ९, १५, २६, ६५,  
 देवलः, ३, १२, १८, २१, ३४, १०६, १२०, १२५, १२६, १३१, १३६, १५१, १५२, १६०, १६६, १७४  
 पराशरः, ६, ८, ९, ११, १९, ४७, ५९, ६३, ६५, ७०, ७१, ८९, १२७, १३०, १५५, १५८. १६८  
 पारस्करः, २५, ३२, ३८, ७२, ८४, ८६९९, पेठोनसिः, १८, २०, २२, ३५, ३७, ४१, ५८, ८३, १०५, १२०, १२८, १४०, १४६, १५९, १६४  
 प्रचेताः, ६४ प्रभापतिः, १८०  
 बृहत्प्रचेताः, २०  
 बृहस्पतिः, ४, ७, ९, १०, ११, २८, ३२, ४७, ५३, ५५, ५७, ८९, ९१, १०१, १०२, ११६, ११७, १२५, १५१, १६२, १६९, १७३, १७८  
 बैज्ञापः, ८१, १००  
 बौधायनः, ९, १८, २९, ५४, ५८, ८३, ८५, ९०, १००, ११७, ११८, १२६, १२७, १३९, १४३, १४४, १४६, १५०, १५३, १५४, १५५, १५७, १६१, १६४, १६६, १६७, १७०, १७६, १७४, १७७  
 भर्तृगङ्गः, १०२  
 मतुः, ३, ४, १०, १३, १७, २१, २४, २५, २९, ३३, ३५, ४०, ४५, ४७, ५१, ५२, ५६, ६६, ६३, ७१, ८७, ८९, ११४, १२०, १२३, १२४, १२६, १२८, १३३, १४७, १४८, १५३, १५७, १५८, १६१, १६३, १७०, १७४, १७५, १७७  
 यमः, १३, २४, २७, ३१, ३५, ४६, ६२, ६५, ६९, ७१, ७३, ८८, ११६, १२२, १२४, १३२, १३५, १५२, १५५, १६०, १३३, १६४, १७१, १७२, १७८, १७९, १८०, १८१, १८२.  
 यज्ञपाशवः, ७४, ७५  
 याङ्गवल्क्यः, १३, २९, ६३, ३६, ४१, ५३, ५४, ५८, ७४, ७०, ७२, ८५, ८८, ९०, ९१, ९८, १००, ११९, १२६, ३३६, १५४, १५५, १६०, १६४, १७९

- ब्रह्मिषः, १८, ३३, ३७, ५१, ५९, ६६, ७३,  
८१, ९०, १००, ११७, १४८, १६४,  
१७०, १८१, १८२.
- विष्णुः, ८, १९, ३६, २८, ३०, ३४, ३६,  
४१, ४५, ५१, ५४, ५७, ५८, ६३, ६५,  
७०, ८१, ८८, ९४, १०४, १०७, ११४,  
१२०, १२१, १२८, १३८, १४७, १४९,  
१५५, १५७, १५८, १६८, १७०, १७२,  
१७७, १८०
- बृद्धपराशरः, ६३
- बृद्धमतुः, ८९
- बृद्धशातातपः, १३१, १४८
- बैवस्वतः, १५, १८०
- न्योसः, १३०
- शङ्खः, ४, ९, १९, २२, २७, २८, ३१, ३७,
- ४०, ४१, ४८, ५३, १२२, १२३, १३६,  
१४८, १५०
- शङ्खलिखितौ, १८, २१, २२, २८, ३०, ३५,  
४१, ४४, ४८, ५५, ६२, ६३, ८२, ८५,  
९९, ११९, १४३, १४७, १४९, १५७,  
१५९, १६५, १७०, १७३, १७३, १८१
- शातातपः, १२, ४५, ६३, १२४, १२९, १३०,  
१४३, १५६, १६५, १६९, १७०, १७४
- संवर्तः, १४, १९, २०, २१
- सुमन्तुः, ४५, ४८, ६७, ७१, १०२, ११८,  
१४१, १६६ १७२
- हारीतः, ३, १८, २६, ४४, ४९, ५४, ६३,  
६९, ७१, ८२, ८८, ९८, १०३, १०४,  
१२१, १२७, १३८, १४२, १४४, १४९,  
१६१, १६७, १६९, १८०, १८१.
-

## APPENDIX B

### *Index of Vedic Works cited*

- |                                 |                                        |
|---------------------------------|----------------------------------------|
| आश्वलायनगृह्णम्, १०८            | छन्दोगपरिशिष्टम्, २३, ६४, ७७, ७९, १०८- |
| आश्वलायनगृह्णपरिशिष्टम्, १०२    | माध्यंदिनसंहिता, १२८                   |
| आश्वलायनगृह्णपरिशिष्टकारिका, ७५ |                                        |
-

## APPENDIX C

### *Index of Puranas cited.*

|                |                                                    |                                                                                                   |
|----------------|----------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| आदिपुराणम्     | ४५, ५९.                                            | १०९, १११, ११३, १२४, १३४,                                                                          |
| कालिकापुराणम्  | १३०                                                | १३५, १४३, १४६, १५४                                                                                |
| द्वार्मपुराणम् | ४५, ५९                                             | मत्स्यपुराणम्, ६६<br>महाभारतम्, ९३, १०२                                                           |
| ब्रह्मपुराणम्  | १३, १६, २०, २२, २६, ३१,<br>३८, ४२, ४९, ५५, ५९, ६५, | मार्कण्डेयपुराणम्, १०२, १२९<br>रामायणम्, ९२, ९३<br>६७, ७४, ७६, ७७, ८२, १०१, वायुपुराणम्, १२९, १४१ |

## APPENDIX D

### *Index of Authors and Works cited in the Footnotes.*

- |                                                               |                                                                 |
|---------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| अङ्गिराः, १२२                                                 | तैत्तिरीयब्राह्मणम्, १६७                                        |
| अथर्वणवेदः, १०५                                               | नन्दनः, ३४                                                      |
| अनाविला (आश्वलायनगृह्णसूत्रव्याख्या), १०८, १०९.               | नन्दपण्डितः, ९४                                                 |
| अपराक्षः, १५४                                                 | निर्णयामृतः, १६९                                                |
| आचारादर्शः, १३०                                               | पराशरः, ६४                                                      |
| आदिपुराणम्, ४५                                                | पराशरस्मृतिः, ६, ६५, १५५                                        |
| आपस्तम्बः, १२७                                                | पराशरमाधवीयम्, २३, ६३, ६४                                       |
| आश्वलायनगृह्णपरिशिष्टम्, ७५                                   | पारिजातः, १६५                                                   |
| आश्वलायनगृह्णपरिशिष्टकारिका, ७५                               | पैठीनसिः, ४२                                                    |
| उज्ज्वला, १०३, १४२, १४६                                       | बौधायनः, १२७, १४४, १६५, १६७, १७०                                |
| ऋक्संहिता, १०५                                                | बौधायनवर्गसूत्रम्, ८३, १७७                                      |
| कल्पतस्तः, ४२, १६०, १६५                                       | भगवद्गीता, ९३, ९६, ९७                                           |
| काल्यायनश्रौतसूत्रम्, ७२                                      | मनुः, ३, १७, ३५, ५९, ११४, १४३, १७०                              |
| कुमारिलभट्टः, ७५                                              | मनुस्मृतिः, १०, १७, २३, ३५, ५३, १६३,                            |
| कुल्लक्ष्मः, १७, २९, ४४, ७२                                   | मस्करिमाण्यम्, १०२                                              |
| कूर्मपुराणम्, २१, ४५, ५९                                      | मस्करी, ३०, ३३, ४८, ५२, १२५                                     |
| गोभिलस्मृतिः, ६४, ७८, ७९                                      | मिताक्षरा, ५८, ६४, ७०, ८८, ८९, ९१, ९८,                          |
| गोविन्दराजः, १०, १७, ६९, ७२                                   | १००, ११६                                                        |
| गोविन्दस्वामी, २९, ५८, १४०, १४३, १४५, १४६, १५०, १५३, १६१, १६५ | मित्रमित्रः, २३                                                 |
| गोविन्दानन्दः, २१, ४२                                         | मेधातिथिः, १०, १७, २५, २९, ४०, ४१, ४४, ४६, ६९, ७२, ८७, ११५, १२३ |
| गौतमः, ३३                                                     | १३३, १५२, १५७                                                   |
| गौतमधर्मसूत्रम्, ८                                            | यमः, २३, १६३                                                    |
| चिन्तामणिः, टि. आर. डाक्टर्, ११८                              | याज्ञवल्क्यः, ८३, ८९, १५५, १७९                                  |
| चिन्त्रस्वामिशास्त्री, १७७                                    | रत्नाकरः, १३९, १६५, १६९                                         |
| छन्दोग्यपरिशिष्टम्, २३                                        | राघवानन्दः, २९.                                                 |
| जयगामः, ३२                                                    | रुद्रधरः, १५९, १६१, १७०, १७१, १७२, १९३, १७४, १७९, १८२           |
| जयरामवृत्तिः, २४                                              | वसिष्ठः, १७, १८, ३३, १७०                                        |
| देवलः, १५३                                                    | वसिष्ठस्मृतिः, १८, ६६, ११७                                      |

- विद्याधरगौडः, ७३, १०७  
 विज्ञानेश्वरः, १५४  
 विश्वरूपः, १५४  
 विष्णुः, ११४  
 विष्णुस्मृतिः, ८, ९४, ९५, ९६, १०७, १७७  
 चृद्घपराशरः, ६३  
 शृद्घमनुः, ८९  
 चैजयन्ती (विष्णुस्मृतिव्याख्या) ८, ३४, ६५,  
     ९४, ११४, १७२  
 च्यासः, ४२  
 रत्नाकरः, १२७, १४९, १६९  
 शङ्खः, १२३, १६५  
 शङ्खस्मृतिः, ५३  
 शातातपः, १२४  
 शुद्धिकौशिदी, ३२, ३४, ४२, ४५, ६७, १६९  
 शुद्धिप्रकाशः, (वीरमित्रोदये) ३, ४२, ४७, ४९,
- ५०, ५९, ६०, ६१, ६६, ८२, १२७,  
     १४२, १४४, १४९, १५२, १५३, १५५,  
     १५७, १६०, १६३, १६४, १६५, १६७,  
     १६९, १७३, १७५, १७८, १७९  
 शुद्धिविवेकः, १२२, १२४, १२६, १२७, १३०,  
     १३५, १३९, १४९, १५०, १५३, १५७,  
     १५९, १६१, १६३, १६९, १७३  
 सुमन्तुः, ६६  
 स्मृतिचन्द्रिका, ३२  
 स्मृतीना समुच्चयः, ५३, १३०  
 स्मृत्यन्तरम्, १६३  
 हरिहरवृत्तिः, ३८  
 हरदत्तः, ५१  
 हारलता, ९८, ९९, १०२  
 हारीतः, ४४  
 हारीतस्मृतिः, ११८
-

## APPENDIX E

### *Index of Half-verses*

अ.

अंशुभिः शोषयित्वा च, देव.,  
 अकदमलैः समिद्दोऽग्निः देव.,  
 अकार्यकारिणी दानं, याज्ञ.,  
 अहृतं हावयेत्स्माते, छ. का.,  
 \*अक्रूतचूडानां, पैठी.,  
 #अक्त्वास्थीनि, काल्या.,  
 अक्षारलवणान्नाः स्युः, बृह.,  
 , , , मरुः,  
 अक्षीणाश्चैव गोः पानाद्, देव.,  
 अक्षुब्धानामपां नास्ति, देव.,  
 अक्षोभ्यानि तडागानि, देव.,  
 अगाधतोयराणि च, ब्रह्मपु.,  
 अगृहीतप्रतोदध्य, ब्रह्मपु.,  
 अग्नयो यत्र हूयन्ते, परा.,  
 अग्निनैव दहेद्वार्या, छ. का.,  
 अग्निप्रदानमन्त्रोऽस्याः, छ. का.,  
 अग्निमेरुप्रपतने, यमः,  
 \*अग्निहं वै द्युदर्क, वौया.,  
 अग्निश्च सर्वभक्ष्यत्वं, हारी.,  
 \*अग्निद्वात्रार्थ, श. किं.,  
 अग्नेवृष्टलभुक्तस्य, देव.,  
 अग्नाम्या मृद्धवेच्छुद्धा, देव.,  
 अघवृद्धावशीचं च, यमः,  
 अघानां यौगपद्ये तु, देव.,  
 अघाहःसु निवृत्तेषु, देव.,  
 \*अङ्गुष्ठोपकनि, आश्व. गृ.,  
 \*अजाग्राणेनान्ना, उश.,  
 अजातदन्ता ये बालाः, परा,

|                                     |     |
|-------------------------------------|-----|
| अजातदन्ते बाले तु, शङ्खः;           | ३७  |
| अजातदन्तो मासैर्वा, आदिपु.,         | ४५  |
| अजातस्य तु तावत्स्याद्, अङ्गि.,     | ३८  |
| *अजीर्णवान्त, हारी.,                | १२७ |
| अजीर्णेऽभ्युदिते वान्ते, यमः,       | १२४ |
| अजाश्वं मुखतो मेध्यं, देव.,         | १७६ |
| अजो हस्ती रणे छन्त्रं, यमः,         | १७१ |
| अतः परं तु वर्णानां, पैठी.,         | १४  |
| अतः परं पुराणं च, आ. गृ. प.,        | १०२ |
| अतः परं प्रवृद्धानां, ब्रह्मपु.,    | ४२  |
| *अतः परं यथोक्त, वि. स्मृ.,         | ३६  |
| *अतः परं स्तानेन, वि. स्मृ.,        | ३४  |
| अत ऊर्ध्वं द्वितीयात्, ब्रह्मपु.,   | ३१  |
| *अत ऊर्ध्वं शीच, श. लि.,            | १३९ |
| *अत ऊर्ध्वं शीचा, उश.,              | ११९ |
| अत ऊर्ध्वं स्वजात्युक्तं, कूर्मपु., | ४५  |
| अतस्त्वभ्येति तामेव, वि. स्मृ.,     | ९४  |
| अतिक्रम्यात्मनो भव्यं, छ. का.,      | ७९  |
| अतिकान्ते दशहि तु, मरुः.,           | ३३  |
| अतिदुष्टख तन्मात्रं, बृह.,          | १५१ |
| अतिमोहादिभूतैश्च, ब्रह्मपु.,        | ३८  |
| अतिशोकानले दग्धः, रामा.,            | ९२  |
| *अतीतश्चेदेक, पार.,                 | ३२  |
| अतीतं मातृकं विद्यात् जावा.,        | २८  |
| अतीते सूतके स्वे स्वे, जावा.,       | ३४  |
| *अतैजसानाम्, वौया.,                 | १५० |
| अतो न रोदितव्यं हि, याज्ञ.,         | ९१  |
| , , , , वि. स्मृ.,                  | ९४  |
| अलन्तदूषितापि स्त्री, बृह.,         | १७८ |

|                                      |     |                                     |     |
|--------------------------------------|-----|-------------------------------------|-----|
| *अल्यन्तोपहतं, वि. स्मृ.,            | १४९ | अद्विः शुध्यन्ति गात्राणि, बौधा.,   | ११७ |
| *अल्यन्तोपहतस्य, वि. स्मृ.,          | १४९ | *अद्विः शैलानाम्, पैठी.,            | १४० |
| *अल्यन्तोपहतानां, काश्य.,            | १४१ | *अद्विर्गन्धरूप, उश.,               | ११९ |
| ,, , , हारी.,                        | १४९ | अद्विर्गात्राणि शुध्यन्ति, मनुष्णा, | ११४ |
| अल्यन्तोपहतानां च, वि. स्मृ.,        | १२० | अद्विस्तु प्रोक्षणं शौचं, मनुः.     | १३३ |
| ,, , , शङ्खः;                        | १५० | *अद्विवर्षे प्रेते, पार.,           | ३८  |
| अस्याद्यं तस्य शुध्यर्थं, परा.,      | १६८ | अधः शय्यासना दीनाः, बृह.,           | १०१ |
| अथ कश्चित्प्रमादेन, शङ्खः;           | ४८  | *अधः शय्यासनिनो, गौत.,              | १०१ |
| *अथ चेदन्तरा, श. लि.,                | ३०  | *अधस्तात् समिधं, कात्या.,           | ७३  |
| अथ पर्णने दग्धे, ब्रह्मपु.,          | ७७  | अधोमुखीं तु समिधं, ब्रह्मपु.,       | ७४  |
| *अथ पात्राणां, काश्य.,               | १४१ | *अधवरेषु चम, श. लि.,                | १४३ |
| अथ पुत्रादिनाप्लुत्य, छ. का.,        | ७८  | अनतीतद्विवर्षं तु, ब्रह्मपु.,       | ३८  |
| *अथ प्रेतकर्म, बैज.,                 | ८१  | अनतीतद्विवर्षस्तु, ब्रह्मपु.,       | ३८  |
| अथ मूकपुरीषाभ्यां, शङ्खः.            | १५० | अनदद्वन्नमहैव, मनुः,                | ५६  |
| *अथ यदि दश, बौधा.,                   | २९  | अनयैवावृता नारी, छ. का.,            | ८०  |
| *अथ शङ्खानाशका, श. लि.,              | ४८  | *अनवेक्षमाणाः, पार.,                | ९९  |
| *अथ शारीरम्, हारि.,                  | १२१ | अनस्तमित आदित्ये, वृ. शाता.,        | १३१ |
| *अथ शौचं द्वि, श. लि.,               | २२  | अनस्थिसंचयाद्विप्रो, ब्रह्मपु.,     | ५१  |
| अथ सर्वाणि धान्यानि, देव.,           | १७५ | अनाथं ब्राह्मणं पूर्वं, परा.,       | ५९  |
| अथार्थं सव्यजान्वतो, छ. का.,         | ७९  | अनाथं ब्राह्मणं प्रेतं, परा.,       | ७०  |
| *अथापि ब्राह्मणम्, आप.,              | १०३ | *अनाम्नाते मृन्मये, आप.,            | १४२ |
| *अथाप्युदाहरन्ति. बौधा.,             | १५४ | अनाहिताग्नेदेहस्तु, ब्रह्मपु.,      | ७६  |
| ,, , वसि., अज्ञि.,                   | १८  | अनिर्गते दशाहि तु, बृह.,            | ३२  |
| *अथास्तमित आदि, बौधा.,               | १६१ | अनिर्दशाहे जनने, अज्ञि.,            | ३०  |
| अर्थे दुष्परिहायेऽस्मिन्, वि. स्मृ., | १४  | *अनुकनीयांसं, हारी.,                | ९८  |
| *अदन्तजाते, वि. स्मृ.,               | ३६  | अनुगच्छन्ति ये चान्ये, परा.,        | ८९  |
| अदन्तजाते तनये, यमः,                 | ३६  | अनुगच्छेनीयमानं, परा.,              | ५९  |
| अदर्शनादापतितः, महाभा.,              | १३  | अनुगम्याभसि सात्वा, याज्ञ.,         | ७०  |
| अदुष्टं वाप्रशस्तं च, देव.,          | १७५ | अनुगम्येच्छया प्रेतं, मनुः,         | ५६  |
| अदूष्या सन्तता धारा, बौधा.,          | १७३ | *अनुदकमूत्र, पैठी.,                 | १२८ |
| अदृष्टमद्विर्णिर्णिकं, मनुः,         | १४८ | अनुपर्णीतो विप्रस्तु, ब्रह्मपु.,    | ३९  |
| *अद्विः काञ्चन, हारी.,               | १३८ | *अनुभाविनां, आप.,                   | १०३ |
| अद्विः प्रक्षालनं शौचम्, परा.,       | १२७ | अनूढानां तु कन्यानां, शङ्खः,        | ४०  |
| अद्विः शुध्यति तत्सर्वम्, बृह.,      | १६२ | अनूढमार्यः शूद्रस्तु, शङ्खः,        | ४०  |

अनूदकमधूपं च, आ. गृ. प.,  
अनृतौ तु सदा कार्यं, शातो ,  
\*अनेकोद्धास्ये, बौधा.,  
\*अनेन वा, काला.,  
अनौरसेषु पुत्रेषु, याज्ञ.,  
      ,, वि. स्मृ.,  
      ,, शङ्खः,  
अन्नसत्रप्रवृत्तानाम्, अङ्गि.,  
अन्नादीनां प्रवेशाच्च, देव.,  
\*अन्तः सूतके चेद, पार.,

अन्तरा जन्मभरणे, याज्ञ.,  
अन्तर्दशाहि भुक्त्वा तु, अङ्गि.,  
अन्तर्दशाहि स्यातां चेत्, मनुः,  
\*अन्ते त्वन्त्यानाम्, गौत.,  
अन्ते शुद्धिश्च तस्यैव, अङ्गि.,  
अन्यत्र रासाभाजावि, शाता.,  
\*अन्यत्र शकुनो, सुम.,  
\*अन्यत्र हिरण्यो, सुम.,  
\*अन्यत्रोपहतो, वि. स्मृ.,  
अन्यद्रव्यैरदूष्यैर्यत्, देवः,  
\*अन्य एतानि, पार.,  
अन्यगोत्रोऽथ संबन्धी, हारी.,  
अन्यजाति मृतं दग्ध्वा, ब्रह्मपु.,  
अन्यत्र भोजनं कुर्याद, ब्रह्मपु.,  
\*अन्यथा विण्ड, सुम.,  
अन्यदेशे मृतं ज्ञाति, बृह.,  
अन्यपूर्वा यस्य गृहे, ब्रह्मपु.,  
अन्यपूर्वासु भार्यासु, श. लि ,  
अन्यपूर्वेषु दरेषु, बृह.,  
अन्याश्च मातरस्तद्वत्, ब्रह्मपु.,  
अन्येष्वपि च वेदेषु, यज्ञ.,  
अपः समुद्धरेत्सर्वाः, वि. स्मृ.,  
अप नः शोशुचदघम्, याज्ञ ,

|     |                                    |         |
|-----|------------------------------------|---------|
| १०३ | अपरेयुस्तृतीये वा, छ. का.,         | १०८     |
| १२४ | अपसव्यं क्रमाद्वस्त्रं, ब्रह्मपु., | ११०     |
| १५५ | अपसव्यं क्वचित्कृत्वा, ब्रह्मपु.,  | ८३      |
| १०७ | अपसव्येन कृत्वैतद छ. का.,          | ७९      |
| ५४  | अपां नोच्छिष्टदाषोऽस्ति, शाता.,    | २५६,१७४ |
| ५४  | अपामग्नेश्च संयोगाद, मनुः,         | १३२     |
| ५५  | अपामार्गाः शिरीषं च, देव.,         | १७६     |
| ५७  | अपि विशतिरात्रं तु, ब्रह्मपु.,     | ३९      |
| १२० | अपि स्वेन शरीरेण, महाभा.,          | ९३      |
| ३८  | *अपुण्यं पराभि, हारी.,             | ११८     |
| ७२  | *अपुण्याभिधानं, हारी.,             | ११८     |
| २९  | *अप्येवमेव, वसि., अङ्गि.,          | १८      |
| ५६  | *अप्रत्तानां च, वसि.,              | ६६      |
| २९  | अप्रत्तासु च कन्यासु, बौधा.,       | ८५      |
| १०१ | *अप्रत्तासु स्त्रीषु, आश्व.,       | ५१      |
| ५७  | अप्राणिवथमस्तेयं, बृह.,            | ११७     |
| १७४ | अञ्जमशमयं चैव, मनुः,               | १३३     |
| १४१ | अञ्जलङ्गानि जपेचैव, याज्ञ.,        | १२६     |
| १६६ | अभक्ष्यभोज्यपैयानि, देव.,          | १५१     |
| १२१ | *अभिषुण्याभिधानं, हारी.,           | ११८     |
| १७५ | *अभिसन्धिष्ठृवं, बौधा.,            | ५८      |
| २४  | अभोज्यसूतिकाषण्ड, मार्क. पु.,      | १२९     |
| १०३ | *अभ्युक्षणम्, श. लि.,              | १४३     |
| ६०  | अभ्युक्षणं च काषानां, यमः,         | १३५     |
| ६०  | अभ्युक्ष्य किंचिदुद्धल्य, शाता.,   | १६५     |
| ६७  | *अप्रत्ताणां दह, बौधा.,            | १३९     |
| ३२  | *अनशनमृता, काश्य.,                 | ४९      |
| १६  | अभीमास्यानि शौचानि, शाता.,         | १६९     |
| ५५  | अमुकोऽमुकगोत्रस्तु, ब्रह्मपु.,     | ८३      |
| ५५  | अमेघं तु यदा किंचित्, परा.,        | १५९     |
| २०  | *अयुग्मान् ब्राह्मणान्, पैठी.,     | १०५     |
| ७५  | *अयुग्मासु दक्षि, वसि.,            | ८१      |
| १५८ | *अयुजोऽमिथुनाः, आश्व. गृ.,         | १०८     |
| ८५  | *अयोदकक्रिया, श. लि.,              | ८२      |

|                                    |     |                                       |     |
|------------------------------------|-----|---------------------------------------|-----|
| अरणीसंभवो वहिः, यमः,               | २४  | अशुद्धानां च सर्वेषां, देव.,          | १३७ |
| अरणये काष्ठवस्थ्यत्वा, मतुः,       | ७२  | अशुद्धान् स्वयमप्येतान्, देव.,        | १२६ |
| अरणये वृक्षमूले वा, ब्रह्मपु.,     | ११० | अशौचं कर्मणोऽन्ते स्यात्, छ. का.,     | ६४  |
| अरिष्टैश्च तथा बिल्वै; वायुपु.,    | १४१ | अशौचं च त्रिरात्रं स्यात्, ब्रह्मपु., | ५३  |
| अर्धमादहनं प्राप्तः, छ. का.,       | ७८  | अशौचं तु व्यहं तेषां, ब्रह्मपु.,      | ५०  |
| *अर्धमासमेके, गौत.,                | १२  | अशौचं तु भवेतस्य, ब्रह्मपु.,          | ५९  |
| अर्धमासेन वैश्यस्य, पैठी.,         | १४  | अशौचं दशरात्रं तु, ब्रह्मपु.,         | ६०  |
| अर्वाक् संचयनादस्थां, मतुः.,       | ४   | अशौचं ब्राह्मणानां तु, ब्रह्मपु.,     | ३८  |
| अर्वाक् सपिण्डीकरणात्, वि. स्मृ.,  | ९४  | *अशौचापगमे, वि. स्मृ.,                | ५७  |
| अलंकृत शुची भूमौ, मतुः.,           | ७१  | अशौचिनां गृहाद्राश्च, ब्रह्मपु.,      | २२  |
| *अलक्षणायां, आश्व. गृ.,            | १०८ | अशौचं संस्पृशेत्सनेहात्, कूर्मपु.,    | ५९  |
| *अलक्षणे कुम्भे, आश्व. गृ.,        | १०८ | अश्रोत्रिये त्वहः कृत्स्नम्, मतुः.,   | ५२  |
| अलातभस्माम्बुहिरण्य, यमः.,         | १६३ | ” ” वृह.,                             | ५३  |
| *अलांबुबिल्व, बौधा.,               | १४५ | अष्टमे दशमे चैत्र, संवर्णः,           | १८  |
| अल्पेनापि कृतादोषात्, परा.,        | १५८ | *अष्टाधें शिश्ने च दध्यात्, यस्त.,    | ७१  |
| अलपशौचे भवेच्छुद्धिः, देव.,        | १२७ | अष्टाविंशतिपर्वाणि, लक्ष्मी..         | २   |
| अवश्युतं केशपतञ्ज, यमः.,           | १६३ | *अमंबनिधनं, पैठी.,                    | ५८  |
| अवरङ्गेद्रं वर्ण, कूर्मपु.,        | ५९  | असंवृत्तान्यदोषाणि, उश.,              | १६१ |
| अवर्ज्यमश्यजातानि, देव.,           | १७५ | असंश्लेषः परस्तीणां, वृह.,            | ११७ |
| अविगम्या रसोपेताः, देव.,           | १६० | *असंस्कृतायां भूमौ, दोधा.,            | १४४ |
| अविज्ञातं च भूतानां, बौधा.,        | ११८ | असंस्पृश्यो भवेत्तावत्, अक्षिं.       | ५६  |
| ” वसि.,                            | ११७ | असगोत्रः सगोत्रो वा, आश्व., गृ. प.,   | १०३ |
| अविभक्तधनास्त्वेते, ब्रह्मपु.,     | ६७  | असपिण्डे द्विं प्रेतं, मतुः.,         | ५६  |
| अव्यक्तनिधनान्येव, महाभा.,         | ९३  | *असपिण्डे च स्व, वि. स्मृ.,           | ५८  |
| ” वि. स्मृ.,                       | ९६  | *असपिण्डे योनि, गौत.,                 | ५२  |
| अव्यक्तादीनि भूतानि, महाभा.,       | ९३  | असपिण्डे सर्वेषु, मतुः.,              | ५६  |
| अव्यक्तादीनि भूतानि, वि. स्मृ.,    | ५६  | असमानं द्वितीयेन, देव.,               | ३१  |
| अव्यासं चेदमेघ्येन, त्रि. स्मृ.,   | १५७ | असर्वण्डियः पुत्राः, आङ्ग.,           | २७  |
| अव्यासश्चेदमेघ्येन, मतुः.,         | १५७ | *असिद्धस्यान्नस्य, वि. स्मृ.,         | १३८ |
| *अशक्तौ क्रीतोत्प, वसि.,           | १०० | असौ स्वर्गाय लोकाय, छ. का.,           | ७८  |
| अशील्यर्थ शिरसि तु, आ. गृ. प. का., | ७६  | ” ” ब्रह्मपु.,                        | ७६  |
| अशुचिं च स्पृशेद्यस्तु, वृ. शाता., | १४८ | अस्तंगते यदा सूर्ये, परा.,            | १३० |
| अशुचिं स्पर्धयेद्यस्तु, शाता.,     | १३० | अस्थिचर्मादिपतितं, परा.,              | १५९ |
| अशुच्या दशरात्रं च, देव.,          | १२  | अस्थिचर्मावसिक्तं तु, परा.,           | १५९ |